ஸ்ரீ வீழிச்சிவாக்கிர யோகிகள் அருளிய

# சவிந்துப் பிரகாசும்



பொழிப்புரை டாக்டர் S.P. சபாரத்தினம்

வெளியீடு ஸ்ரீ அகோரசிவாச்சார்ய டிரஸ்ட் சென்னை

### நூல் விளக்கக்குறிப்பு

நூலன்பெயர் : சிவநெறப்பிரகாசம் பொருள் : சைவ சித்தாந்தம் ஆசிரியர் : வீழச்சிவாக்ர யோகிகள்

உரையாசிரியர் : S.P. சபாரத்தினம்

பதப்பாண்டு : 10.05.2003

பதப்பாளர் : க. கார்த்திகேயசிவம் பதப்பு : முதலாம் பதிப்பு

உரிமை : ஸ்ரீ அகோரசிவாச்சார்ய டிரஸ்ட்

மொழி : தமிழ்

நூலின் அளவு : 18cm X 24cm தாள் : மேப்லித்தோ

கட்டமைப்பு :

எழுத்து : 12 புள்ளிகள்

பக்கங்கள் : 207 படிகள் : 1000 விலை : -.80/-

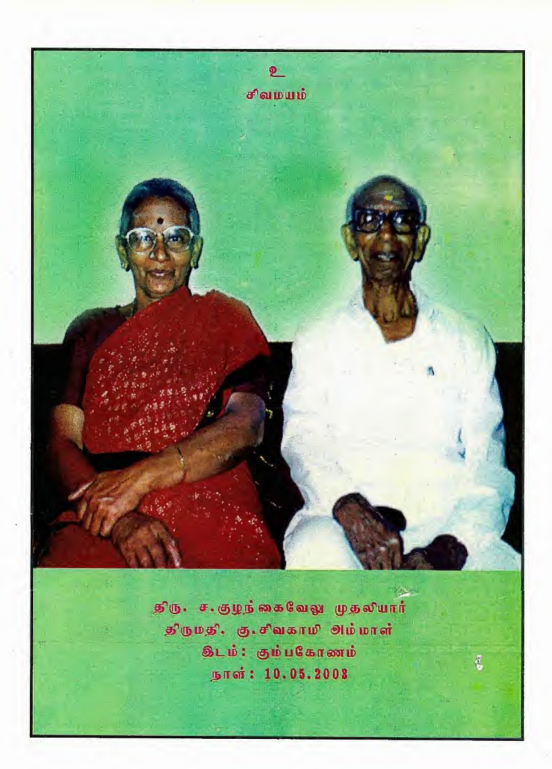
அச்சிட்டோர் : பாலா ஆப்செட் பிரீண்டர்ஸ், புதுவை

முகப்பு சட்டை : ச.சபரீகிரீ

கணிணி : ச.சபரிகிரீ, க.கார்த்திகேயசிவம்

வடிவமைப்பு

நூல் கிடைக்குமிடம் ஸ்ரீ அகோரசீவாச்சார்ய டிரஸ்ட், சென்னை





உ சிவமயம்

ஸ்ரீவீழிச்சிவாக்ர யோகிகள் அருளிய

## சிவ நெறிப்பிரகாசம்

முலமும் உரையும்

விளக்கவுரை சைவாகம் - சிற்பாகம் கலாநிதி

பேராசீர்யர் டாக்டர் S.P. சபாரத்தின சிவாச்சார்யார் M.A (Tamil) M.A (Sanskrit) M.A (Philospy) Dip in French & German

> இந்நுால் உயர்திரு. ச.குழந்தை வேலு, திருமதி கு.சிவகாமி தம்பதியினரின் சதாபிஷேக மலராக வெளியிடப்படுகிறது

> > வெளியீடு ஸ்ரீ அகோரசீவாச்சார்ய டிரஸ்ட் சென்னை-78 2003

#### உ சவமயம் ச**மர்ப்பணம்**

ஓமெனும் ஓரெழுக் துள்நின்ற ஓசைபோல் மேனின்ற தேவர் விரும்பும் விழுப்பொருள் சேய்நின்ற செஞ்சுடர் எம்பெரு மானடி ஆய்நின்ற தேவர் சிகம்படி யாகுமே.

- திருமந்திரம்

ஒப்பீல்லாத ஓமென்னும் ஓரு மொழிக்கண் காணப்படும் பிரிவில்லாத ஓசைபோல் தேவர்கள் விழையும் விழுப்பொருள் சீவபெருமான். அவன் திருவடியினை நித்தமும் நினைந்து பூஜித்து அன்பு பூண்டு ஒழுகும் எங்கள் தாத்தா, பாட்டிக்கு அவர்தம் உள்ளத்துள் சீவபெருமான் என்றென்றும் விளக்கமாய் நின்று துணை புரிந்தருள எம்பெருமான் திருவடியினை வணங்குகிறோம் நாங்கள்.

> வைஷ்ணவி, யமுனா, காயத்ரி, சபரீகிரி, சுபத்திரா.

| 6 | lung | batt | <br>Ů |
|---|------|------|-------|

|     |                                   | பக்க என் |
|-----|-----------------------------------|----------|
| 1.  | பதிப்புரை                         | I        |
| 2.  | <b>ஆசியுரைகள்</b>                 | VI       |
| 3.  | GREETINGS                         | XI       |
| 4.  | முன்னுரை                          | XII      |
| 5.  | INTRODUCTION                      | XVI      |
| 6.  | நூற்பொருள் அட்டவணை                | XXI      |
| 7.  | சீவநெறிப்பிரகாசம் முலமும் உரையும் | 1        |
| 8.  | பாட்டு முதற்குறிப்பு அகராதி       | 139      |
| 9.  | அருஞ்சொல் அகராதி                  | 143      |
| 10. | சைவ பரிபாஷைச் சொற் பொருள் அகராதி  | 153      |
| 11. | தருக்கச் சொல் அகராதி              | 170      |

#### <u>உ</u> சீவமயம்

### பதிப்புரை

#### சீவபெருமான்குகி

ஆகமத்தொடு மந்திரங்களமைந்த சங்கத பங்கமாப் பாகதத்தொ டிரைத்துரைத்த சனங்கள் வெட்குறுபக்கமா மாகதக் கரீபோல்திரீந்து புரீந்து நின்றுனு மாகசேர் ஆகதர்க்கெளியேனலேன் திருஆவையரன் நிற்கவே - முத்தமிழ்விரகர்

#### சதாப்ஷேகவிழா

ஆரணமுடிமேலும் ஆகமமுடிமேலும் அருட்பெருஞ்ஜோதியாகி வீளங்குகின்ற சீவபெருமானின் கிருவருள் துணையோடும், சத்குருநாதர்களின் நல்லாச யோடும் எங்களது "Log" அகோரசீவாச்சார்ய டிரஸ்ட்" அமைப்பீன் (மூலமாக பல்வேறு சமயப் பணிகளை செய்வதற்கு முயற்சிகளை மேற்கொண்டு வருகிறோம். ஒரு சமயம் சிறந்து விளங்க வேண்டும்எனில் அந்த சமயத்தை வீளக்குகின்ற நூல்கள் யாவும் வெளிவர வேண்டும் என்பது இன்றியமையாதது ஆகும். மேலும் அந்த நூல்கள் கூறுகின்ற கருத்துக்களை சமயத்கை பீன்பற்றும் அனைவரும் அறந்துகொள்ள ஏற்பாடுகளை செய்தல் வேண்டும். Olina. சமயக்கை பின் பற்ற முற்படுபவர்கள் **ிச்சமயத்தின்** முல இலக்கியங்களில் நம்பிக்கைவைக்க வேண்டும். அவற்றில் கூறப்பட்டுள்ள வீதிமுறைகளை நன்றாக கடைபிடிக்க வேண்டும். அப்பொழுதுதான் அச்சமயத்தின் சிறப்பைப் பற்றியும் சமயத்தின் பரம்பொருளாகிய இறைவனைப் பற்றியும் நன்றாக அறிந்து கொண்டு அந்த குறைவனின் அருளை புரணமான அனுபவிக்க **இவற்றில்** நம்மீடம் சிறிதளவேனும் குறைகள் . இருந்கால் இறைவனின் கருணையை நம்மால் உணர முடியாது. இவற்றையெல்லாம் கருத்தில் கொண்டு சைவசமயத்திற்கு எங்களால் இயன்ற பணியாற்ற முயற்சி செய்கிறோம். ததன் முதல் அங்கமாக சைவ சமயத்தின் உண்மைகளை வீளக்குகின்ற வடமொழிக் களஞ்சியங்களையும், தண்டமிழ் கலக்கியங்களையும் வெளியிட்டு வருகிறோம். அதன்வழி 10.05.2003 கின்று எங்களது அமைப்பின் உறுதுணையாளர் திருவாளர் அவர்களடைய **தாயாரைப்பெற்ற** பெற்றோர்கள் சிவபூசைச்செல்வர் உயர்கிரு. ச. குழந்தைவேலுமுதலியார் திருமதி கு. சீவகாமிலிம்மாள்

தம்பதியினரின் சதாபிஷேக விழா நடைபெறும் நன்னாளில் "சீவநெறிப்பீரகாசம்" என்ற நூலை வெளியிடுவதில் பெருமகிழ்ச்சி அடைகிறோம்.

#### சமயம்

வாழ்கின்ற உயிரினங்கள் யாவும் துன்பத்தில் வெயப்பும் தன்பத்தில் வீருப்பும் <u>இயல்பாகவே கொண்டு வீளங்குவதைக்</u> காணலாம். அவ்வயிர்கள் கான் இன்பம் என்று கருகும் பொருள்களை பல்வேறுவகைகளிலும் **அடைவதற்காக** முயற்சிகளை செய்வகையம் காணலாம். **ிம்முயற்சியில்** சீல வெற்றியாயும் சீல கோல்வியாயம் அமைகின்றன. நன்றாக முயற்சீ செய்தும் புலமுறை தோல்வியடைந்த பிறகு கான் உயிர்கள் தோல்விக்கான காரணத்தை அமிய முற்படுகின்றன. அப்பொழுதுதான் அவைகளுக்கு பல்வேறு பீறவீகளைப் பற்றிய அறிவும் அதற்கு காரணமான பழவினை, நிகம்வினை, எதிர்வினை என்ற வினைகளைப்பற்றிய அறிவும் உண்டாகிறது. உண்டாகவே நாம் செய்த நல்வினை, தீவினைகளின் பயனாகிய இந்த இன்ப துன்பங்களெல்லாம் அறிவிலிப்பொருள்கள் ஆதலால் அவை கானாகவந்து நம்மைஅடையா என்றும் அவற்றை கருபவன் ஒருவன் வேண்டும் என்றும் அறிகின்றன. அவ்வொருவன் என்னும் ஒருவனாகிய இறைவனைப்பற்றி அறியும் பொழுதே அவ்வயிர்கள் இவ்வலக இன்பங்கள் எல்லாம் மாயா காரியங்கள் என்றும் **இவைகளைக்காட்டிலும்** மேலான தன்பம் ஒன்று கிருக்கவேண்டும் என்றும் அறிகின்றன. அறியவே கருணையேவடிவான உயிர்களாகிய நாம் அனைவருக்கும் பேரீன்பத்தை வழங்குவதற்காகவே ஐந்தொழில்கள் என்னும் வீளையாட்டின் வழி பல்வேறு பீறவீகளைத் தந்து நம்மை பக்குவப்படுத்துகிறான் என்பகை 2\_ணர்கின்றன. உடனே போருளானனின் **அப்பெருங்கருணை** கருணையை வியந்து சரண்புக **அவனது திருவடிகளில்** விழைகின்றன. **இவைகளிலிருந்தே** இறைவன் உலகத்தை படைத்ததன் நோக்கம் உயிர்களுக்கு பெற்ற சிற்றின்பத்தின் வழி பேரின்பத்தை உணர்த்துவதற்கே என்பதை TEITUD உணரலாம். எனினும் உயிர்கள் சீற்றின்பமாகிய கடலை கடந்து பேரீன்பமாகிய கரையை அடைவது எப்படி? அதற்கு ஒரு வழி வேண்டுமே ! அதுதான் சமயம் என்னும் வழியாகும்.

#### சைவசமயம்

சமயம் என்பது உயிர்கள் பேரின்பப்பொருளாகிய இறைவனை அடைவதற்கான வழி என்பதைக்கண்டோம். எனினும் செல்கின்றவழி செம்மையாக இருந்தால்தான் அடையவேண்டிய இலக்கை அடையமுடியும்.

செம்மையான வழியை அறிய முற்படும்பொழுது உலகில் நிலவும் பல்வேறு சமயங்களைக் கண்டவுடன் எந்த சமயத்தை பீன்பற்றுவது என்னும் எழலாம். எல்லாச்சமயங்களைமே உயர்களை மேல்நிலைக்கு உயர்த்துவதற்காக எழுந்தவையே ஆகும். ஆதலால் சமயங்கள் யாவுமே சிறந்தவையே. அவையாவும் உயிர்களின் அறிவின் முதிற்சிக்கேற்ப அவைகள் கடைபிடித்து ஒழுகும் வண்ணம் கிறைவனால் படைக்கப்பட்டவை என்பது சைவசமயக் கொள்கை ஆகும். அவ்வாறு பல்வேறு பீறவீகளிலும் பல்வேறு சமயங்களில் பிறந்த உயிர்கள் அந்தந்த சமயங்களின் தருமநெறிகளை கடைபிடித்து உண்மைகளை எல்லாம் உணர்ந்து அந்தப் புண்ணியங்களின் நிறைவாக சைவசமயத்தை அடைகின்றன. எனவே சைவசமயம் எந்த ஒருமதத்தையும் சமயக்கையம் குறைகூறாது. பெற்றோர்கள் asib பிள்ளைகள் செய்க பிமைகளை எவ்வாற கண்டிப்பார்களோ அதுபோல மற்ற சமயத்தின் முக்தி கொள்கைகளில் உள்ள பிழைகளை கண்டித்து உண்மையை உணர்த்துகின்றது. அ.தன்றி சமயங்களை wind பொய்யென்றோ கடைபிடிக்கத்தகாதனவென்றோ கூறவில்லை. அகையால் கான் சைவசமயம் தாய்ச்சமயும் போற்றப்படுகின்றது. உலகில் உள்ள அனைத்து சமயங்களின் கொள்கைகளையும் சைவசமயத்தில் காணலாம். ஆனால் சைவசமயத்தின் சிறப்புக் கொள்கைகளை வேறு எந்தசமய நூல்களிலும் காணமுடியாது. அதுவே சீத்தாந்தசைவ சமயத்தின் சிறப்பாகும். அதனால்தான் சைவத்தின் மேல்சமயம் வேறில்லை என்றும், சைவசமயமே சமயம் என்றும் பல்வேறு சமயங்களையும் ஆய்ந்தறீந்த நம்முன்னோர்கள் சைவசவமயத்துள் மற்றஎல்லாசமயங்களும் அடங்கும் என்பதை உணர்ந்து கூறியுள்ளார்கள். உலகின்தலை சிறந்த நெறியாகிய சிவநெறியில் நம்மை பிறக்கவைத்த சீவபெருமானை வணங்கி சீவநெறியை பிரகாசீக்கசெய்யும் தேந்நூலைப்பற்றி சிறிது சிந்திப்போம்.

### சீவநெறிப்பிரகாசம்

சீவநெறிப்பிரகாசம் என்னும் கிந்நூல் சைவசித்தாந்த உண்மைகளை விளக்குகின்ற நூல்களுள் ஒன்றாகும். எனினும் கின்றைய சைவசித்தாந்த வித்தகர்கள் பலரும் தந்நூலைப்பற்றி குறிப்பிடுவதே தில்லை. என்றும் புரியவில்லை. யாம்ப்பாணம் **அச்சுவேலி** ಕೆಎಡ குமாரக**வா**மிகுருக்கள் **அவர்களுடைய** வேதாகம் நிருபணம் என்னம் பேராசீர்யர் திரு Dt . அருணாசலம் அவர்களுடைய நூலிலும், சென்னை சைவசமயம் என்னும் நூலிலும், மதுரை பல்கலைகழக கிரு. காங்காதரன் அவர்களின் Saiva Siddantha With Special Refernce

to Sivaprakasam என்னும் நூலிலும் இந்நாலைப்பற்றிய குறிப்புகளைக் காணமுடிந்தது. அவையே இந்நூல் வெளிவரமுதல்காரணமாகும். அவர்கள் அனைவருக்கும் எங்களது நன்றியை தெரிவித்துக்கொள்கிறோம். **இந்நூலாசிரியர்** சூரியனார்கோயில் அதீனத்தில் **தாண்**டாவது குருமகாசன்னிதானமாக விளங்கிய விழிச் சிவாக்ரயோகிந்த்ர சிவாச்சாரியார் ஆவார். இவர்16ஆம் நூற்றாண்டின் இடைப் பகுதியில்வாழ்ந்தவர். இந்நூல் 215 **திருவிருத்தங்களைக்கொண்டு** விளங்குகின்றது. இந்நூலக்*க* நூலாசிரியரின் மாணவர்களுள் ஒருவராகிய **நந்தி சிவாக்ரயோகிகள்** என்பார் சிறந்த உரைவரைந்துள்ளார். **இந்நூலை** முதன்முதலாக சென்னை பல்கலைகழகத்தில் தமிழ்ரீடராக**டுருந்**த திரு S. அநவரதவீநாயகம்பிள்ளை M.A.L.T.அவர்கள் 1936@Lib அண்டு வெளியிட்டுள்ளார்கள். திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தின் 22வது குருமகாசன்னிதானமாக விளங்கிய **ஸ்ரீலஞ் அம்பலவாணதேச்க பரமாசாரிய சுவாமிகளின்** அருளாணையின் வண்ணம் ஆதினவித்வான் திரு த.ச.மீனாகூதந்தரம் பிள்ளை அவர்கள் 5.2.1968ஆம்ஆண்டு வெளியிட்டுள்ளார். குக்க சீவாக்ரயோகிகளின் உரையையே அடித்தளமாகக்கொண்டு சென்னை Curreffuir. டாக்டர்சீவழர். S.P. சபாரத்தினசீவாச்சார்யார், அவர்களைக்கொண்டு தற்காலத்திற்கேற்ப எளிய உரையுடன் வெளியிடுகிறோம்.சைவசித்தாந்தம் பயிலும் மாணவர்களுக்கு இந்நூல் பெரிதும் உதவியாக இருக்கும் என்பதில் ஐயமில்லை. சைவசமயிகள் யாவரும் கிடைத்தற்கரிதாகிய எள்ளளவும் **இவ்வருள்**நூலை வாங்கிப்படித்து சைவசமயக்கின் உண்மைகளை முமுமுதற்பொருளாகிய சீவபெருமானின் பேரருளைப்பெற்றுய்ய உணர்ந்து வேண்டுக்றோம்.

### உரையாசிரியர்

இந்நூலுக்கு அனைவரும் புரீந்துகொள்ளும் வண்ணம் எளியஉரைஎழுதி உகவியவர் சென்னை போசியர் டாக்டர் சபாரத்னசீவாச்சார்யார் (M.A[Tamil], M.A[Sanskrit], M.A[Philosophy], Dip in French & German) ஆவார். ூவர் தமிம், அங்கிலம், ஸம்ஸ்க்ருகம், கொகி. பிரெஞ்சு, ஹெர்மன் ஆறு மொழிகளில் கொண்டவர். கிரணாகமத்தை ஆய்வுசெய்து முனைவர் பட்டம் பெற்றவர். முப்பது ஆண்டுகளுக்கும் மேலாக கல்லூரியிலும், பல்கலைக்கழகங்களிலும் கமிழ் மற்றும் தத்துவப்பேராசிரியராக வீளங்கியவர். இந்தியாவின் பல்வேறுமாநிலங்களிலும், வெளிநாடுகளிலும் சுமார் 250க்கும் மேற்பட்ட கட்டுரைகளை எழுதியும், பல கருத்தரங்குகளில் ஆய்வுக்கட்டுரைகளை

சமர்ப்பித்தும் உள்ளவர்கள். அமெரிக்காவின் ஆகமஆய்வியல் நிறுவனத்திற்காக பத்துஆகமங்களை ஆங்கிலத்தில் மொழிபெயர்த்துள்ளார். எங்களுக்காக கிந்நூலுக்கு உரைஎழுதி உதவிய அவர் கின்னும் பல்வேறு சமயப்பணிகளை மேற்கொள்ளவும், முலாகமங்களுக்கு உரை எழுதவும் நீண்ட ஆயுளையும், நல்லாரோக்யத்தையும் வழங்கவேண்டி எல்லாம்வல்ல ஆகமச்செல்வன் சீவபெருமானின் திருவருளை கிறைஞ்சுகிறோம்.

#### நன்றி

இந்நூரல்வெளிவர பொருளுதவி செய்த சிங்கப்பூர் ஸ்ரீ ரெ.சம்பந்தன் ஸ்ரீமதி ச.சேது சௌ.ச.சுபத்ரா சிர.ச.சபரிகிரி அனைவருக்கும் சகல நலன்களும் உண்டாக எல்லாம்வல்ல இறைவனின் திருவடிகளை வழுத்துகிறோம்.

தந்நூல் நல்லமுறையில் வெளிவர பல்வேறு வகைகளிலும் உதவிழிந்த சகோதரர்முர்க. கல்யாணகந்தரசிவம். மானாமக்கள கெ.ராஜேஷ் சோமகப்ரம்மண்ய பட்டர், சகோதரிசெள.க. உமாமகேஸ்வரி, IDEN COIT வே. ந. வெங்கடேசன் ஆகயோருக்கும், அங்கிலத்தில் முன்னுரை வழங்கிய பாண்டிச்சேரி பிரெஞ்சு நிறுவனத்தின் முதுநிலை ஆராய்ச்சியாளர் டாக்டர் திரு. Т.கணேசன் அவர்களுக்கும் அசியரை வழங்கிய குருமகா சன்னீதானங்களுக்கும், சீவாச்சார்ய பெருமக்களுக்கும் எங்களுக்கான அரசாங்க அனுவல்களை செய்து வரும் அடிட்டர் மு. G. நடராஜன் அவர்களுக்கும், மிகவும் நல்லமுறையில் அச்சிட்டு தந்த அச்சகத்தாருக்கும் (பாலா ஆப்செட்) ஸ்ரீ அகோர சீவாச்சார்ய டிரஸ்டின் சார்பாக நன்றியை தெரிவித்துக் கொள்கிறோம்.

என்றும் அன்புடன் க.கார்த்திகேயசிவம் செயலாளர் ஸ்ரீஅகோரசிவாச்சார்யடிரஸ்ட் சென்னை. 78



உ சிவமயம்

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம், 23-ஆவது குரு மகாசன்னிதானம் சீர்வளர்சீர் சிவப்பிரகாச தேசிக பரமாச்சாரிய சுவாமிகள் அவர்கள்

திருவாவடுதுறை 609 808 நாகை மாவட்டம்

> தொலைபேசீ எண் 04364 -232021

**ூருள் வாழ்த்துரை** வேதநெறி தழைத்தோங்க மிகுசைவத்துறைவிளங்க -சேக்கிமார்

ஞானநூலதனை ஓதல் ஓதுவித்தல் நற்பொருளைக் கேட்பித்தல் தான்கேட்டல் நன்றா ஈனமிலாப் பொருளதனைச் சிந்தித்தல் ஐந்தும் இறைவனடி சிடைவிக்கும் எழில் ஞான பூசை

-சிவஞானசித்தியார்

சூரியனார்கோயில் ஆதீனம் இரண்டாம் பட்டம் ஸ்ரீவீழிச் சீவாக்கிரயோகிகள் அருளிச்செய்த சீவநெறிப் பிரகாசம் என்னும் நூலுக்குச் சூரியனார்கோயில் ஆதீனம் (முன்றாம் பட்டம் ஸ்ரீநந்திசீவாக்கிரயோகிகள் உரைவகுத்துள்ளார்கள். அந்நூல் அச்சாகி வெளிவந்துள்ளது.

ஸ்.பி. சபாரத்தின சிவாச்சார்ய டிரஸ்டின் முலமாக சென்னை பேராசிரியர் டாக்டர் எஸ்.பி. சபாரத்தின சிவாச்சார்யார் சிவநெறிப் பிரகாசத்துக்கு எழுதிய உரை வெளிவர இருப்பது வரவேற்கத்தக்கது: பாராட்டுக்கும் உரியது. திருக்குறளுக்குப் பத்து ஆசிரியர்கள் உரை எழுதி இருப்பது திருக்குறளின் பெருமையைப் புலப்படுத்துவது போலச் சிவநெறிப்பிரகாசத்துக்கு மற்றும் ஓர் உரை வெளி வருவது சிவநெறிப்பிரகாசத்தின் பெருமையை நன்கு புலப்படுத்துவதாக அமையும்.

இந்த உரையின் வெளியீட்டு வீழா, திரு குழந்தைவேலு முதலியார் திருமதி சிவகாயி அம்மாள் ஆகியோரின் சதாபிஷேக வீழாவுடன் இணைந்து சிறப்புற நடைபெற நமது வழிபடு கடவுளான அருள்மிகு ஞானப் பெருங்கூத்தன் திருவடி மலர்களைச் சிந்தித்து வாழ்த்துகின்றோம்.



ව\_ ඒවා ඒවා

கயிலை மாமுனிவர் திருவளர்திரு காசீவாசி முத்துக்குமாரசுவாமித் தம்பிரான் சுவாமிகள் அவர்கள் அதிபர், காசித்திருமடம். 2905/2412 Ph: 56655 திருப்பனந்தாள் - 612 504 (தஞ்சை மாவட்டம்) தேதி 27.2.03

### வாழ்த்துரை

சிங்கப்பூர், ஸ்ரீஅகோர சீவாச்சாரிய டிரஸ்ட், உறுகுணையாளர் திரு. ச. சபரீகிர் அவர்களின் பாட்டனார் திரு. குழந்தைவேலு முதலியார் அவர்களின் சதாபீஷேக வீழா 10.5.08 நிகழவிருப்பதும், வீழா மலராக, சீவநெறிப்பிரகாசம் என்னும் நூலை வெளியீடுவதும் அறிந்து மகிழ்கிறோம்.

ஆயிரம் பிறைகண்டு, உறவினராலும், நண்பர்களாலும் மிகுந்த குதூ கலத்துடன் எடுக்கப்பெறும் வீழாவில் "சிவநெறிப்பிரகாசம்" எனும் நூலை வெளியிடுவது பொருந்தியதாகும்.

சதாபிஷேக விழாவும், நூல்வெளியீடும் சிறப்புற நிகழச் செந்திற்கந்தன் சேவடிகளைச் சிந்தித்து வாழ்த்துகிறோம்.

திருவருட் பிரசாதம் இத்துடன்.

as Luib



பதிவு என் : 1577/95

### ஸ்ரீ காஞ்சி மஹா சுவாமிகள் சதாப்தி வேத சிவாகம் பாடசாலை முரஸ்ட்

பதிவு அலுலைகம்: 66, சன்னதி தெரு, திருப்பரங்குன்றம் மதுரை- 625 005.

பொருள் ::

<sub>вий</sub>: 21-3-63

### அருள் வாழ்த்துரை

"கந்தன் பாதம் கனவீலும் துணை செய்யும்"

பேரன்புடையீர் !

ஆயிரம் பிறைகாணும் அன்பர் உயர்திரு.ச. குழந்தைவேலு முதலியார் திருமதி கு.சிவகாமிஅம்மாள் தம்பதியினரின் சதாபிஷேவிழா 10.05.2003 அன்று நடைபெற கிருப்பது குறித்து மகிழ்ச்சி. ூவ்விழாவில் விமா நாயகரின் பேரப்பிள்ளை சிரஞ்சீவி ச.சபரிகிரி அவர்களின் முயற்சியில் சூரியனார்கோயில் அதீனத்தின் **திரண்டாவகு** குருமகாசன்னிதானமாக விளங்கியவரும் சீத்தாந்தசைவத்தைப் பற்றி சீவாக்கிரபாஷ்யம், சீவஞானபோத சங்கிரஹ முதலிய பல்வேறு நூல்களை அருளீச் செய்தவருமாகிய வியாக்கியானம் சீவாக்கிர யோகிகளின் சீவநெறிப்பிரகாசம் என்னும் வெளியீடுவது குறித்து பெருமகிழ்ச்சீ அடைகிறோம். சிவநெறி உலகெங்ஙனும் பிரகாசிக்க வேண்டும் என்னும் ஆசிரியரின் உள்ளக் கிடக்கையை உணர்ந்து நம்மால் இயன்றளவும் பணி செய்ய வேண்டும் என்ற உங்களின் முயற்சி மனம் மகிழ்கிறது. கிந்நூல் சைவ சமயத்தினருக்கு பெரீதும் பயன்படும் என்பதில் எள்ளளவும் ஐயமில்லை. சதாபீஷேக விழா தெனிதே நிறைவேறவும் தம்பதிகள் சீரோடும் சிறப்போடும் வாழவும் நூல் நல்ல முறையில் வெளிவரவும் திருப்பரங்கிரீதனில் கோயில் கொண்டருளும் எமது வழிபடு கடவுளான தெய்வானை மணாளன் முருகப்பெருமானின் திருவருளைச் சீந்தித்து மனமார வாழ்த்துக்றோம்.

ஸ்ரீ கற்பக விநாயகர் துணை

### K. பிச்சைக்குருக்கள்

*தலைமை அர்ச்சகர்* ஸ்ரீ *கற்பகலி நாயகர் கோமில்* பிள்ளையாப்பட்டி – 630 207 சிவகங்கை மாவட்டம் தென் இந்தியா.



### K. Pitchaikurukkal

Cheif Priest
Sri Karpagavinayakar Temple
Pillayarpatti 630 207
Sivagangai Dist.
South India.

### வாழ்த்துரை

சென்னை அகோர சிவாசாரியார் அறநிலையத்தார் பல நல்ல பணிகளை சைவ உலகிற்குச் செய்து வருகின்றனர். **ஞானமிர்கம்** உரையடன் தற்காலத்தில் படித்து புரிந்து கொள்ளும் வகையில் வந்தது குறிப்பிடத்தக்கது. அதுபோல சிவநெறிப்பிரகாசம் தற்சமயம் திரு. குழந்தைவேலு முதலியார் அம்மையார் திருமதி. சிவகாமி தம்பதிகளின் மணிவிமா வெளியீடாக வருவது குறித்தும் மகிழ்ச்சி. முக்கியமாக இப்பணியை மேற்கொண்டுவரும் சிங்கப்பூர் வீரமாகாளி அம்மன் திருக்கோவில் அர்ச்சகர் சிவஸ்ரீ கார்த்திகேய சிவமும் மற்றும் எல்லாரும் எல்லா நலன்களும் பெற்று வாழ்வாங்கு வாழப் பிரார்த்திக்கிறேன்.

அன்புடன்

K-Pilohu= 4-

(K. பிச்சைக்குருக்கள்)

### Aum Namasivaya

Satguru Bodinatha Veylanswami 163rd Jagadâchârya of the Nandinâtha Sampradâya's Kailâsa Paramparâ Kauai Aadheenam, Hawaii USA

Himalayan Academy Kauai's Hindu Monastery 107 Kaholalele Road Kapaa, HI 96747-9304 USA

### Greetings

We are pleased at the release by the Sri Aghora Sivacharia Trust of Chennai of their new publication "Shiva Neri Prakaasham" by Sivagra Yogeendra Sivacharyar, which was written in the 16th century. The book includes important but little known facts about the history of Saiva Siddhanta which are also in the English summary. Sivagra elaborated and established an independent Saiva Siddhanta System in Tamilnadu with significant differences from the pluralistic Meykandar system.

Many blessings to the Sri Aghora Sivacharia Trust to continue to bring out additional publications on Saiva Siddhanta and the Saiva Agamas.

Satguru Bodinatha Veylanswami Kauai Aadheenam, Hawaii USA

#### 2\_ திருச்சிற்றம்பலம்

### முன்னுரை

சைவ ஆகீனங்கள் நம் தமிழ் நாட்டிலே பல உண்டு. அவற்றுள் சில காலத்திலே சைவூகமப் **புஞ்சோலைகளாகவும்** ஒரு சீவஞானப் பொழில்களாகவும் திகழ்ந்திருந்தன. இவ்வாறு திகழ்ந்திருந்தவைகளுள் ராணமர் கோயில் அதனமாகம். **தொ**க அத்னத்தை முகற்பட்டக்கு **தானகுரவராக** வீளங்கியவர் Log சீவக்கொழுந்து எனும் யோகிகள் சீவாசாரியார் **முசிவாக்கிர** அவார். **இவர்** கந்த பரம்பரையில் தோன்றிய ஞானாசிரியர் என்பதால் இப்பரம்பரையைப் பற்றி ஒரளவு தெரிந்து கொள்வது அவசியம்.

முவாமதேவ முனிவர் என்பவர் பரமபக்குவ நிலையில் டுருந்த பொழுது கந்தப் பெருமானை வணங்கி சிவஞான உபதேசம் தந்தருளுமாறு வேண்டிநின்றார். குமரநாயகன் கருணைகூர்ந்து சுத்தாத்துவித சைவ உண்மையைப் போதிக்கும் சருவக்ஞானோத்தரம் எனும் ஆகமத்தையும், பிரணவ பஞ்சாகூரத்தின் உட்பொருளையும் கந்தகாலோத்தரம், முதலான சிவாகமங்களையும் உபதேசித்தருளி ஆசாரியத்தலைமை நிலையிலும் அபிஷேகம் செய்துவைத்தார்.

சந்தான மரபில் வாமதேவ சிவாச்சாரியார் ஒரு தனிப்பெரும் கிடத்தைப் பெற்றுள்ளார். அவரது கருணை எல்லையற்றது: நிலவுலகத்து உயிர்களையும் கடந்து நரக புவனத்தே துன்புற்றுக் கொண்டிருந்த எளிய உயிர்களிடமும் அவரது கருணை சென்று படிந்தது.

> " அருளதனால் நரகிலுள்ளோர் அனைத்தும் உய்ய அஞ்செழுத்தை அறைந்தொருகால் அவர்கள் எல்லாம்

இருள்நிரயம் தனில் நின்றும் ஏறச் செய்தோன் " என இந்நூலுள் கூறப்பட்டிருக்கும் குருவணக்கம் வாமதேவ முனிவரின் மகத்தான கருணைப் பெருக்கைப் புலப்படுத்துகின்றது. நரக உயிர்கள் அனைத்தும் உய்திபெறத் திருவைந்தெழுத்தை உபயோகித்த முதற்பெரும் மகான் இவராகத்தான் இருக்க வேண்டும்.

வாமதேவமுனிவர்- நீலகண்ட சீவாசாரியார்- விசுவேசுவரசிவாசாரியார்-சதாசீவசீவாசாரியார்- சீவமார்கப் பிரகாச தேசீகர்- சீவாக்கிரயோகிகள்- என இப்பரம்பரை தொன்றுதொட்டு வருகிறது. ஞானவதி முறையால் சீவாக்கிர யோகிகளிடம் நிருவாணதீகையும் சன்னியாசமும் பெற்றபின்னர் அவரால் ஞானாபிஷேகம் செய்யப்பட்டு " சீவாக்கிர யோகி " எனும் திருநாமமும் அருளப்பட்டு, சூரியனார் கோயில் ஆதீனத்து இரண்டாவது குரவராக எழுந்தருளிய பெருமான்தான் " சிவநெறிப் பிரகாசம் " எனும் இந்த ஞானக் கருவுலத்தின் கருத்தா.

சிவாக்கிர யோகிகள் திருவீழிமிழலையில் அரசரின் உதவியால் திருமடம் அமைத்துக் கொண்டு சைவசந்நியாசிகளாகிய மாணவர் பலர் சூழ வீற்றிருந்து சைவசமய பரிபாலனம் செய்து வந்த காரணத்தால் " வீழி-சிவாக்கிர யோகிகள்" என வழங்கப் பெற்றார்.

சீவாக்கிர யோகிகளால் முதன்முதல் செய்யப்பட்ட சைவசந்நியாச பத்ததி என்பது ஆகும். (இது என்னால் ஆங்கிலத்தில் மொழிபெயர்க்கப்பட்டு வெளியிடப்பட்டுள்ளது, எட்டு ஆண்டுகளுக்கு முன்) என்பது **සෙ**හින් கூத்தாக ஆக்கப்பட்டு வரும் இந்நாளில் சைவசந்நியாச பத்ததி என்னும் நூல் எந்த அளவுக்கு ஆழ்ந்து பயிலப்பட வேண்டும் என்பதும், எந்த அளவுக்கு நன்னெறி காட்டுவதாக அது திகழும் என்பதும் சொல்லாமலேயே வீளங்கும். சீவபுஜையில் ஐந்து வகைக் (பஞ்ச சுத்தி) அவசியம் செய்யப்பட வேண்டும். கூரய்மை ஐந்தனுள் ஒன்றாகிய மந்திர சுத்தி என்பதற்கு சீவாக்கிர யோகிகள் தந்துள்ள வீளக்கம், வேறு எந்தப் பத்ததி ஆசிரியராலும் புலப்படுத்தப்படாத ஒன்று. முதன் முதல் அந்த வீளக்கத்தைப் பயின்ற போது என்னுள் நின்மல துரியம் எவாவாறு நிகழ்ந்தது என்பது வீளக்கீச் சொல்ல முடியாது. இந்த விளக்கத்தை அவரவர் படித்து உணர்ந்து கொள்ள வேண்டிய நிலை உள்ளது. டுரக்சியம் காப்பாற்றப்பட வேண்டும் என்பதால் விளக்கத்தை இங்கே മിവ്യാർക്കമില്ക്കാരം. சீவஞானபோத வியாக்கியானம், சிவாக்கிர பாஷ்யம், சைவ பரிபாஷை, முதலானவற்றை வடமொழியில் எமுகிய சீவாக்கிர யோகிகள் சர்வஞானோத்தரம், தேவிகாலோத்தரம் அனிய ஆகம் நூல்களுக்குத் தமிழில் உரையும், சீவஞானசித்தியார் பரபக்க உரை, ` சுபக்க உரை ஆகியவற்றையும் அருளியுள்ளார். இவற்றுள் சில இப்பொழுது கிடைப்பதில்லை.

தத்துணை அரிய படைப்புகளுக்குப் பின்னர் சிவானுபவமும் உரையாற்றலும் முதிர்ந்து நிறைவுற்ற நிலையீலே சிவாக்கிர யோகிகளால் அருளப்பட்ட நூலே சிவநெறிப்பிரகாசம் எனும் கிவ்விவிழுமிய நூல். கவானந்த நாச்சியார் எனப் பெயரிய சைவ அம்மையார் பிராட்டிக்கு உபதேசித்து அருளும் முறையீல் குந்நூல் அமைந்துள்ளது.

" ஓதியிடும் சிவாகமங்கள் ஆகலினால் உயிர்கட்கு

உறுக் சிவபக்தி, அன்னே! உணர்ந்து கொள்ளே" என இந்நூலின் நிறைவாக அவர் கூறுவது, நம் நெஞ்சை நெகிழவைக்கின்றது.

**கமி**மில் அமைந்துள்ள சைவசீத்தாந்த நூல்களுக்குள்ள<u>ே</u> சிவநெறிப்பிரகாசம் என்னும் நூலுக்குத் தனிச்சிறப்பு உள்ளது. இந்நூலின் பெரும் பகுதி பௌஷ்கராகம ஞானபாதத்தையும், வாதுள ஆகமத்தையும் தமிழ்ச்செய்யுள<u>்</u> ஆற்றொழுக்கான நடையில் வெளிப்படுத்துவதாகவே உள்ளது. சீவஞானசீத்தியாரையும், சீவதானமாபாடியத்தையும் முழுமைபெறத் தெளிவாக உணர்ந்து கொள்வதற்கு இந்நூல் வீழுத்துணையாக உள்ளது என்பதை உறுகியாகக் கூறலாம். சிவனுக்கு நீமித்தகாரணம் கூறாமல் நீமித்தோபாதான காரணம் கூறுவது நோக்கத் தக்கது. நிமீத்தோபாதான காரணம் கூறுவது சீவாகம நோக்கில் மிகவும் பொருத்தமாகவே தோன்றுகிறது. சிவனுக்குரிய பரை முகலான ஐந்து சக்திகள், சக்கிகளின் வெளிப்பாடு. செயற்பாடுகள், நிவிர்த்திகலையின் மண் தத்துவம் வரை சக்திகள் அருளாற்றலைச் செலுத்தி நிற்கும் இயல்பு முதலான வீளக்கங்களைத் தமிழில் இந்நூலில் மட்டுமே காண முடியும். சீவனுக்கும் சக்திக்கும் உள்ளது டின்னவகைத் தொடர்பு( சம்பந்தம்), சிவனுக்கும் ஆன்மாவுக்கும் உள்ளது டுன்னவகைத் தொடர்பு, சீவனுக்கும் பிரபஞ்சத்துக்கும் உள்ளது இன்னவகைத் தொடர்பு, போன்ற நுட்பமான கருத்துக்கள் **இந்நூலி**ல் கெளிவாகக் கூறப்பட்டுள்ளன. ஆன்மாவின் அறிவு, இச்சை, செயல்களுக்கும் சிவனின் திச்சை, செயல்களுக்கும் உள்ள வோயாடு நன்கு நிறுவப்பட்டுள்ளது. ஐந்தொழில் என்பதை (கு.க்கும்) ஐந்தொழில், துாலஐந்தொழில் என வகைப்படுத்தி நூலாசிரியர் மிருகேந்கிர ஆகம **ூடிப்படையில்** கௌவாகக் கூறியுள்ளார். கன்ம சாதாக்கியரிடமிருந்து வெளிப்பட்ட மகேசுவரர்டமிருந்து கணபதி, முருகன், பிரமன், முதலானோர் வெளிப்படும் முறையை வாதுளாகம அடிப்படையீல் இந்நூல் கூறுகிறது. ஒவ்வொரு தத்துவத்திற்கும் உரிய அதிதேவதையைப் பற்றியும், அவக்கைகளின் பேதங்களைப் பற்றியும், ஐங்கோசங்களைப் பற்றியும் கூறப்பட்டுள்ளவை **இந்நூலின்** தனிச்சிறப்பை புலப்படுத்துவனவாக உள்ளன.

தனிச்சிறப்புகள் பலவற்றைக் கொண்டுள்ள இந்த நூலுக்கு, சிவாக்கிர யோகிகளிடம் தீகைஅம் ஞானாபிஷேகமும் பெற்றுச் சிறந்த ஸ்ரீநந்தி சிவாக்கிர யோகிகள் சிறந்த உரை அருளியுள்ளார். அந்த உரையை அடியொட்டியே இப்பொழுது பொழிப்புரை எழுதப்பட்டுள்ளது.

இந்நூலின் அவையடக்கத்தில் சிவாக்கிர யோகிகள் இந்த நூலை அமைத்திருப்பதில் பொருந்தியுள்ள அடிப்படை ஆதாரங்களைக் கூறியுள்ளார்:

''குருசரணர் அருள்புரீந்த வாக்கும், எம்பால் கூடும் அனுபவம் தானும், ஆகமத்தே வருபொருளும் பேதமற்று ஓர்வகையேயாக மதித்து உரைத்தலால் பொருட்பால் மருவாகுற்றம்'' இந்நுால் குற்றமற்றுள்ளது என்பது முற்றிலும் உண்மையே. நந்தி சீவாக்கிர யோகிகளும் தமது உரையைக் குருவாக்கு, அனுபவம், ஆகமம் ஆகிய முன்றின் அடிப்படையில்தான் செவ்விதாக ஆக்கியுள்ளார். இதே அடிப்படையில்தான் இப்பொழுது பொழிப்புரையும் வரையப்பட்டுள்ளது.

குருவாக்கு, சொந்த அனுபவம், ஆகமப்பொருள் ஆகிய (முன்றும் பேதமின்றி கணைந்து ஒரு நூலில் அமையுமானால் அந்த நூல் சிறந்த ஆதாரநூலாக- அடிப்படைநூலாகத் திகழ்ந்து வீடும் என்பது சீவநெறிப் பிரகாசம் என்னும் **தந்**த நூலுக்கு உரை கொடுக்கும் சீவானுபவமான நற்பணியை எனக்கு வழாப்கிய சென்னை ஸ்ரீ அகோரசீவாச்சார்ய டிரஸ்டின் செயலாளர் சீவத்திரு. க.கார்த்திகேய சிவம் அவர்களுக்கும் மற்றும் குழுவினர்க்கும், சதாபீஷேக விழா தம்பதியினர் சைவசீலர்கள் திருவாளர் குழந்தைவேலு முதலியார், திருமதி சிவகாமி **ிவர்களுக்கும்** वलं நன்றி விரவிய வணக்கத்தை தெரிவிக்குக் கொள்கறேன்.

அடிப்படை ஆதாரநால்களாகவும், இப்பொழுது கிடைத்தற்கு அரியனவாகவும் உள்ள ஞானக்கருவூலங்களாகிய நூல்களை வெளியீடும் பணியில் தன்னை ஈடுபடுத்திக் கொண்டுள்ள சிவத்திரு க.கார்த்திகேயசிவம் அவர்களுக்கும், அவர்தம் இல்லத்தினர்க்கும் சிவனருட் செல்வமும் சீரிய பொருட்செல்வமும் மேன்மேலும் ஓங்கி நிற்க எல்லாம்வல்ல கூத்தப் பெருமானின் திருவடிகளைப் போற்றுகின்றேன்.

அன்பன்

S.P. சபாரத்தினம்

சென்னை-40 3-4-2008

Parameter State of the State of

### INTRODUCTION

Śivaneriprakāśam, as the title indicates, is the Illumination on the religio-philosophical doctrines of Śaivism. It explains in verse form the essential philosophical concepts of Śaivasiddhānta and the necessary religious practices (Saivism is taken here by the author in its restricted sense, *stricto sensu*).

### The tradition of Śivāgra

As is well known to scholars of Śaivasiddhānta, the author, Sivagrayogin (Śivāgra in short), who lived in the middle of the 16<sup>th</sup> centurey, comes in a tradition of a distinct and illustrious school of Śaivasiddhānta. His paramaguru, Sadāśivaśivācārya, is the first commentator on the Sanskrit text of the Śivajñānabodhasūtra which has come down to us¹. It is also well-known that Śaivasaṃnyāsapaddhati composed by Śivāgra deals elaborately with the ritual of initiation into monasticism according to Śaivasiddhānta system. But in fact he is not the first to compose such a text. For, before him, Īśvaraśiva who, again, is the great-grand teacher of Sadāśivaśivācārya had already composed a Saṃnyāsakārikā². This is one of the important contributions of Śivāgra in the domain of śaiva ritual system.

The second one is his elaboration and subsequent establishment of an independent Śaivasiddhānta system in Tamilnadu as against or in contrast to that of the Meykantār system which is based on the Śivajñānabodhasūtra in Tamil. Śivāgra comes in the tradition of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This text has been first published in the Bulletin of Government Oriental Manuscripts Library, Chennai, vol.16, no 1, 1963. There is subsequent edition in Grantha characters with Tamil meaning published by the Tamilnadu Arcaka Association.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ibid. GOML, vol.16, p.

Vāmadeva³ whereas Meykaṇṭār in that of Nandi (Nandiparamparai). In fact Śivāgra belongs to the tradition of Śaivasiddhānta system that was prevalent in Varanasi with a monastery on the Maṇikarṇikā Ghat in circa 15<sup>th</sup> century as mentioned in the introductory portion of the commentary of Sadāśivaśivācārya referred earlier.

#### The textual sources

In the Maṇipravāla commentary on the Civañānacittiyār which is one of the important texts of Śivāgra as well as in his Bṛhadbhāṣya on the Śivajñānabodhasūtra he does not confine himself to texts of Śaivāgama corpus alone such as the Pauṣkara, Parākhya alone; he cites from texts such as the Kūrmapurāṇa, Īśvaragītā, Śivadharmottara, Tattvaprakāśa of Bhojadeva and Ratnatraya of Śrīkaṇṭha and Kashmirian Āgama text such as the Mālinīvijaya. In his Saṃgrahabhāṣya on the Śivajñānabodhasūtra he even approvingly cites the Brahmasūtra the fundamental text of the Vedānta tradition.

### Specialities of Śivaneriprakāśam

In the manner of Civañāṇacittiyār it treats briefly the sources of valid knowledge (pramāṇa), inference and its types, etc. That Śivāgra is wellversed in the Nyāya system is evident at every step not only in this text but also in his Samgrahabhāṣya and the Bṛhadbhāṣya as well. His erudition in and an attempt at rapproachment with the Vedānta system is also evident in these commentaries. The treatment of various types of paśu such as the Vijñānākala, Pralayākala and different states of paśu such as Kevala, Sakala follows the Āgamic mode. In fact digests (Nibandha) such as the Ñāṇāmirtam, Civañāṇacittiyār which might have been the model for Śivāgra follow this method of giving the quintessence of the

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In the Vedic tradition also the sage Vāmadeva is the ôseerö of the Pañcākṣaramantra. For, this mantra occurs in the 8<sup>th</sup> anuvāka of the Śatarudrīya for which Vāmadeva is the "sage" (Rṣi). This fact is referred to by Śivāgra in his Vāmadevar Tuti (Śivaneriprakāśam, verse, 6)

Vidyāpāda of the major Āgama-s and it is no wonder that Śivāgra also adopts the same. In giving out the fundamental definition and basic characteristics of paśu the one given by the *Kiraṇāgama* seems to have attracted the attention of all system builders. For, we find the succinct definition of Paśu in the *Kiraṇāgama*, I, 15:

पशुर्नित्योऽप्यमूर्तोऽज्ञो निष्क्रियो निर्गुणोऽप्रभुः । व्यापी मायोदरान्तःस्थो भोगोपायविचिन्तकः ।।

which is repeated in the sane fashion in the above mentioned texts.

Another common feature of these texts is the establishment of a Supreme Agent for the created universe on the basis of the inference. The example of the potter producing the pots out of clay is the standard one in all these cases. In fact, one can say that this inferential argument is one of the distinguishing features of the Meykantār branch (may also be called Śivajñānabodha school) of Śaivasiddhānta system as against the classical Śaivasiddhānta school that was prevalent in Kashmir in the earlier period, that is, from the 7<sup>th</sup>-10<sup>th</sup> centuries of our era.

To cite a few of the special views of Śivāgra: He holds that the Āṇavamala does not entirely cover the innate power of the self; it exists as one of the operative modes of the essential nature of the self and thereby functions as an impedement for the complete manifestation of the Icchā, Jñāna and Kriyā Śakti of the selves. The example he gives is that of the power of mantra that stops the burning power of fire (Śivaneriprakāśam, verse, 54).

In verse 67 the text clearly states the types of relationship that exists between Siva and Sakti; individual self and Siva<sup>4</sup>; individual self and Pāśa and that between individual self and the phenomenal world (Prapañca).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> He says that since both Śiva and jīva are all-pervasive (vibhu) the relation between them can only be ôaupaśleṣikaö. The example he gives for such a

His concept of mukti also is somewhat distinct: He holds that the liberated self exists so non-different from Siva that it is Siva Himself<sup>5</sup> and experiences supreme bliss (paramānanda). According to him the self whose power of knowledge and action are covered by mala in the transmigratory state exists as non-different<sup>6</sup> from Siva in the liberated state just as pure water merges with the salty water of the ocean without any separate existence<sup>7</sup>. One may notice here the echo of the view of mokṣa spoken in some of the śaivāgamas<sup>8</sup>.

In explaining the pure creation (śuddhasṛṣṭi) Śivāgra says that Śiva and Śakti by first taking Nāda and Bindu as their support get their names also Nāda and Bindu and they in turn get their names as Śiva and Śakti (Śivaneriprakāśam, verse, 82). Another revolutionary concept of Śivāgra which is unique in the History of Śaivasiddhānta is that of abhinnanimittopādāna: Śiva with His inseparable Śakti is both the material and instrumental cause of the phenomenal universe. This he establishes in all his major works such as the Śaivaparibhāṣā, Samgrahabhāṣya on the Śivajñāna-bodhasūtra, commentary on the Civañānacittiyār as well as in Śivaneriprakāśam (verse, 95). He explains that Śiva the pure ôCitö is the instrumental cause (nimittakāraṇa) and His Śakti which is inseparable from Him is the material cause (upādānakāraṇa); since śakti and its possessor are non-different Śiva is the material cum instrumental cause of the world.

relation is that of milk and ghee and that between fruit and its taste. See his manipravāla commentary on Civañānacittiyār, sūtra 2, verse 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Śivaneriprakāśam, 208.

<sup>6</sup> Ibid. 162

<sup>7</sup> ibid, 208

<sup>8</sup> Rauravasūtrasamgraha, VIII. 11-13

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Commentary on Civañanacittiyar, sutra 2, verse, 1

This is a bird's eye view of some of the special contributions of Śivāgra which strikes one at the first reading of his texts. In fact a detailed analytical study of all his Ēuvres in order to assess his singular contributions to Śaivasiddhānta of the medieval period will definitely be a rewarding task<sup>10</sup>

T. GANESAN

Pondicherry 23-042003

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> I am happy to say that I have embarked on this project in a humble way under the title **Study of Saivasiddhanta of the period 1600-1800 A.D.** which consists in a detailed and interpretative study of other contemporary authors such as Maraiñānacampantar, Guruñānacampantar, etc.

### துமயம் இ

### கந்நூற்பொருளின் அட்டவணை

| நுால் வரலாறு                                           |     |
|--------------------------------------------------------|-----|
| வீநாயகர் துதி                                          | 1   |
| சிவபெருமான் ஸ்வருபதடத்த இலக்கணம்                       |     |
| சத்தி துதி                                             | 5   |
| குமார வணக்கம்                                          |     |
| நந்திகேகரர் வணக்கம்                                    |     |
| வாமதேவ மகரிஷ் துதி                                     |     |
| சைவாசாரிய சமயாசாரியர் தோத்திரம்                        |     |
| குரு வணக்கம்                                           | . 8 |
| ஸ்வகுரு வணக்கம்                                        | 9   |
| அவையடக்கம்                                             | 10  |
| புறனடை.                                                | 11  |
| ஓதும் அதிகாரி                                          | 12  |
| நூல்வீஷயம், பிரயோஜனம், அதிகாரம், சம்பந்தம்             | 13  |
| தர்மம் முதலியன                                         | 14  |
| பொருட்பால் காமப்பால்கள்                                | 15  |
| மோக்கும்                                               | 16  |
| பீரமாணவகை                                              | 17  |
| கிலக்கணத்தின் ஸ்வருபம்                                 | 18  |
| உத்தேச திலக்கண பரீட்சைக்கு திலக்கணம்                   | 19  |
| சைவசித்தாந்தத்துக்கு பிரமாணம் சிற்சத்தி                | 20  |
| சிற்சத்திப் பிரமாணத்துக்கு அபிவியத்திக் கரணம்          | 21  |
| பிரக்கியட்சம் முன்றுவகை                                | 22  |
| இந்திரியபிரத்தியட்ச மானதப் பிரத்தியட்சங்களின் ஸ்வருபம் | 23  |
| சீற்பிரத்தியட்சம் இருவகை                               | 24  |
| ஐயம், திரிவுகளுடைய ஸ்வருபம்                            | 25  |
| அநுமானப் பிரமாணம்                                      | 26  |
| ஸ்வார்த்த, பரார்த்த அநுமானங்களும் ஆகமப் பிரமாணமும்     | 27  |
| ஏத்துவாபாசம்                                           | 28  |
| பதியின் ஸ்வருப இலக்கணம்                                | 29  |
| அப்பொருள் ஸ்வானுபவ வேத்தியம்                           | 30  |
| தடத்த கிலக்கணம்                                        | 31  |
| பிரபஞ்சம் கர்த்தாவையுடையது                             | 32  |

| உணர்த்துதல்                                                |     |     |      |
|------------------------------------------------------------|-----|-----|------|
| பரையாதி பஞ்சசத்திகளின் தோற்றமும் தொழிலும்                  | 7   | 1.  | - 73 |
| சத்தியின் இலக்கணமும் அவர் கிருத்தியமும்                    |     |     | 84   |
| தாம் பண்ணும் சூக்கும பஞ்ச கிருத்தியம்                      |     |     | 75   |
| சத்தருடைய சமவாய்சத்தி முதலியன                              |     |     | 76   |
| அம்பிகாதி சத்தி உதிக்கும் முறை                             |     |     | 77   |
| பைசந்தி முதலிய வாக்குகள் உதிக்கும் முறையும் புறனடையும்     | 7   | 0   | 79   |
| அகாராதி அகூலங்களுக்குத் தேவதைகள்                           |     | , - | 80   |
| வாக்குகள் ஆன்மாக்களை பந்தித்தலும் நீங்குதலும்              |     |     | 81   |
| சுத்த தத்துவங்களின் உற்பத்திக் கிரமம்                      |     |     | 82   |
| சீவன் ஷடத்துவ வியாபியாய் நிற்றல்                           |     |     | 83   |
| சதாசிவத்துக்கு நாயகர் கன்மசாதாக்கியர்                      |     |     | 84   |
| சதாசீவர் ருபாருபமாய் நிற்கும் முறை                         |     |     | 85   |
| சதாசிவர் தனுவாதிகளுடன் கூடிப் பஞ்சகிருத்தியம் பண்ணுதல்     |     |     | 86   |
| சதாசிவருடைய கிருத்தியம்                                    | Qr  | ,   | 91   |
| பதி தியான பூஜா நிமித்தம் ரூபம்,ரூபாரூபம் அரூபம் ஆகிய       | 0.  | -   | 92   |
| திருமேனி கொள்ளுதல்                                         |     |     | 74   |
| பதி பிரபஞ்சத்தில் நிற்கும் முறைமை                          |     |     | 93   |
| கன்ம சாதாக்கியரிடத்து மகேசுவரரும், அவரிடத்துப் பிரமாதி     | 94  |     | 95   |
| தேவர்களும் உற்பத்தியாதல்                                   |     |     | ••   |
| சீகண்ட பரமேசுவரன் உற்பத்தியும், கிருத்தியமும்              |     |     | 96   |
| சீகண்ட ருத்திரர் சகலருக்கு பரதத்துவர்                      |     |     | 97   |
| மகேசுவரர் பிரளயாகலருக்குப் பரம மோகுஹ் கொடுத்தல்            |     |     | 98   |
| , உருத்திர ஆன்மக்களாகச் செய்தல்                            |     |     | • •  |
| ஈசுரசத்தி பிரபஞ்ச கிருத்தியம் நடத்தும் முறைமை              |     |     | 99   |
| மகேசுவரர், சீகண்டர்களின் பிரபஞ்ச கிருக்கியம்               |     | 1   | 100  |
| கலாதிபஞ்ச தத்துவங்களின் கிருத்தியம்                        |     |     | 101  |
| <b>புருட</b> தத்துவோற்பத்தியும் தொழிலும்                   |     | -   | 102  |
| சீகண்டர்,பிரம விஷ்ணு ருத்திரர்களைக் குண                    |     |     | 103  |
| <b>அதிட்</b> டிதராக்குதல்                                  |     | •   |      |
| சீத்தம் புத்தி தத்துவங்களின் உற்பத்தியும் கிருத்தியங்களும் |     | 1   | 104  |
| <b>புக்கி பாவாஷ்டகமும் பேதங்களும்</b>                      | 105 |     |      |
| ஆன்மாக்களின் கன்மானுகுணமாகக் குணங்களின்                    | 107 |     |      |
| ஏற்றக்குறைச்சல் முதலியன                                    | 10. | -   |      |
| புக்கி தக்குவத்திலே அகங்காரம் தோன்றுதல் முதலியன            |     | 1   | 109  |
| தைசத அகங்காரத்திலே தோன்றும் மனம்-                          |     |     | 10   |
| ஞானேந்திரியங்களின் கிருத்தியம்                             |     | •   |      |
| சங்கையும் உத்தரமும்                                        |     | 1   | 111  |
| வைகாரி அகங்காரத்தில் கன்மேந்திரியமும் ,பூதாதி              |     |     | 112  |
|                                                            |     | _   |      |

| அகங்காரத்தில் தன்மாத்திரையும் உற்பத்தியாதல் அவற்றின்<br>கிரீயைகள்                               |           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| புரியட்டக தேகத்தால் ஆன்மாக்கள் போக்குவரவு புரிதல்<br>,துாலதேகம் உண்டாதல்                        | 113 - 114 |
| ஆகாசாதிகள் ஒன்றிலொன்று தோன்றும் கருத்து                                                         | 115 - 116 |
| பிருதிவியாதி பஞ்சபூதங்களின் கிரியை குணங்கள்                                                     | 117 - 118 |
| பஞ்ச பூதங்களின் பஞ்சீகரணம் ,தேகபேதம், அண்டங்களின்<br>முறைமை                                     | 119 - 120 |
| பஞ்ச பூதங்கள் வீயாபித்து நிற்றல் அதிதேவதை<br>,பஞ்சகலைகள் முதலியன                                | 121 - 122 |
| சத்தி சிவர்கள் ,தத்துவங்களில் அநுப்பிரவிஷ்டராய் நின்று<br>பிரேரித்தல்                           | 123       |
| ஞானேந்திரிய கன்மேந்திரியங்களில் தேவதைகள் பொருந்தி<br>நின்று செலுத்துதல்                         | 124       |
| அந்தக்கரணம் குணம் <b>கிவை</b> களில் தேவதைகள் பொருந்தி<br>நின்று கிரீயைகளைச் செய் <b>வித்தல்</b> | 125       |
| இராக தத்துவ முதலிய ஆறினையும் தேவதைகள் பிரேரித்தல்<br>கிருத்தியங்களைச் செயவித்தல்                | 126       |
| காரிய மாயையை ஈசுர சத்தி அதிட்டித்தல்                                                            | 127       |
| சுத்தவித்தை ஈசுவரம் சாதாக்கியங்களில் அதிட்டித்தல்                                               | 128       |
| தத்துவங்களைத் தேராகக் கொண்டு ஆன்மா                                                              | 129       |
| சுகதுக்கங்களைப் புசித்தல் , துரியத்தை அடைதல்                                                    |           |
| சாதாரண அசாதாரண தத்துவங்கள்                                                                      | 130       |
| தாத்துவீக பேதம்                                                                                 | 131 - 132 |
| சுத்த தத்துவங்களைச் சீவசத்திகள் அதிட்டித்தல்                                                    | 133       |
| சுத்தாசுத்தம்                                                                                   | 134       |
| <b>ிகத்தம்</b>                                                                                  | 135       |
| பிரேரக காண்டம், போகசயித்ரு காண்டம் , போகபோக்கிய                                                 | 136       |
| காண்டங்கள்                                                                                      |           |
| சத்தியும் சிவமும் மாதா பீதாக்கள்                                                                | 137       |
| சீவன் பஞ்ச கோசங்களைச் சுத்த மாயாதிகளில்                                                         | 138 - 139 |
| உண்டாக்குதல்                                                                                    |           |
| குக்கும் பஞ்சபூத காரியமான தாத்துவீகங்கள்                                                        | 140 - 141 |
| அஞ்ஞானிகள் நிற்குந்தன்மை                                                                        | 142       |
| கேவலாவத்தை                                                                                      | 143       |
| சகலாவத்தை                                                                                       | 144       |
| சுத்தாவத்தை                                                                                     | 145       |
| கேவல சாக்கிராதி                                                                                 | 146 - 148 |
| சகலத்தில் துரியாதீதாதி பஞ்சாவத்தை                                                               | 149       |
| and an all an all an all an                                 | ATE       |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | XXV       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| புண்ணிய விசேஷத்தினால் சைவ சமயத்தைச் சார்ந்து<br>முத்தியடைதல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 150 - 154 |
| இருவினையொப்பு மலபர்பாகம் சத்திநிபாதங்கள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 440       |
| சத்திநிபாதம் வருவதற்கு உபாயம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 155       |
| மந்தாதியான நான்கு சத்திகள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 156       |
| சத்திநிபாதமுடைய ஆன்ம கிருத்தியம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 157       |
| சீவன் ஆசாரிய முர்த்தியை அதிட்டித்து நின்று அனுக்கிரகித்தல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 158       |
| சத்திநிபாதானுகுண அத்துவ சோதனை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| சத்தயோ நிருவாண தீட்சை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 160 - 161 |
| சாம்பவ தீட்சை, இருவகை நிருவாண தீட்சை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 162       |
| ஞானாசாரியன், போதகாசாரியன், சாதகாசாரியர்,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 163 - 164 |
| உபதேசக்கிரமம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 165       |
| லோக தர்மிணி சிவ தர்மிணி தீக்கை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
| ஒளத்திர் தீக்கை ,மானத தீக்கைகள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 169       |
| நாலுவருணத்தவரும் ஆசாரியராதல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 167       |
| அசாரியர் பேதம் அசிரமாதிகம் திகூறாக்கிரமங்கள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 168       |
| சிவஞானாதிக்கத்தால் அசாரியனாதல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 169 - 174 |
| சீஷ்யர் பரிபாகசோதனையும் தீகையும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 175       |
| ஆறத்துவாக்கள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 176 - 177 |
| மந்திராதிகள் லயித்தல் ,ஆன்மாவைச்சிவத்திலே யோசித்தல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 178       |
| பின் பிராரத்த தேகத்தில் நிறுத்துதல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 179 - 183 |
| ஆசாரியனுக்கிரகம் பெற்றோர்நிலை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| அநாதி நித்ததியமான ஆணவம் கெட்டும் கேடில்லாதிருத்தல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 184       |
| ஆணவாதி பந்தம் நீங்கில் சர்வஞ்ஞக்குவாதி குணங்கள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 185       |
| வளங்காமைக்குக் காரணம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 187 - 187 |
| சீவன் முத்தர் தேகாந்தத்தில் பரம முத்தியடைதல் முதலியன                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 188       |
| ு வரின்புக்கும் சிறியின் கிறியின் கிறிய | 189       |
| ந்து நிறையில் பிருதாவுக்கா வகுகண்டி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 190       |
| சைவரல்லாத சமயிகள் கூறும் பெத்த முத்தி இலக்கணம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 194 - 199 |
| பாளுக்றாற்றிகள்ன பந்த முக்கி திலக்கணம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 200 - 202 |
| சாங்கயனுடைய பெத்தமுக்கிகள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 203       |
| மாயாவாதியின் பெத்தமுத்திகள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 204 - 205 |
| வாம தகத்ன மார்க்கத்தர் பீசாசபதம் அடைதல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 206       |
| சமாவசவாக், சம்றபக்கிவாக சங்கிரார் கண்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 207       |
| அப்வியத்திவாதி, சீவாத்வைதிகள் முத்தி பரமுத்தி அல்ல                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| கள்ளத்த வசவசத்திருத்தின்றுக்கு முக்கிரிலக்களைப்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 208 - 210 |
| மாகேரபாயங்களில் கானகொளி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 211       |
| பிரபத்தி நெறி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 212 - 213 |
| அந்தரங்கபக்தி வரும் முறை, பாஹ்ய பக்தி நிலை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 214 - 215 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |

<u>உ</u> சீவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

### சிவநெறிப்பிரகாசம்

ழுலமும் உரையும்

நூல்வரலாறு
பவநெறியை மாற்றியன்பர்க் கருளான் முத்தி
பாலிக்கப் புவிமீதில் வந்தபர குருவே
அவநெறியே செறிந்துநெடுங் காலமுழன் றதனா
லல்லலே நன்மையொன்று மான தில்லை
தவநெறியைச் சார்கிலே னேனு முன்றன்
றனுசையெனுங் கருணையினாற் சாற்ற வேண்டும்
சீவநெறியை நன்றாகச் சிறியேன் நேர்ந்தே
சேர்வரிதாஞ் சீவானுபவஞ் சேரு மாறே.

அன்புமகள் எனும் உரிமையால் உபதேசம் வேண்டல்

மீண்டும் மீண்டும் பிறப்பைக்கொடுக்கும் தீயநெறியிலிருந்து வீடுவித்து இண்டிர்களுக்குத் தன் அருளாற்றலால் வீடுபேற்றை வழங்க நிலவுலகில் அடிதரித்துள்ள மேலான குருவே ! வீணான நெறியீலேயே தீவீரமாக நெடுங்காலம் ஈடுபட்டு அமைச்சலைப் பொருந்தியதால் எப்பொழுதும் துண்பத்தையே அடைந்துள்ளேன். நன்மை ஒரு சீறீதும் கிடைக்கவில்லை. தவரைநீயை நான் அனுட்டிக்கவில்லை என்றாலும் அடியேன் தங்களின் அன்யுமகள் என்னும் உரிமையால் கருணைகூர்ந்து எனக்கு உபதேசித்து அருளவேண்டும். சீற்றறிவும் சிறுநிலையும் உடைய நான் சீவநெறியின் உயர்வை உள்ளவாறு அறிந்து, ஏனையோரால் அடைதற்கரிய சீவானந்த அனுபவம் பேற்றை நான் அடையும் வகையீல் எனக்கு உபதேசித்து அருள்க

நண்றுநன்றிங் குன்மொழிதா னாசமிலா ஞானநெறி ஒன்றுமன்றோ வென்று முறுகுணைதான்-மன்றுள் உறைவான்சொல் லாகமத்தி னுண்மை தமிழால் அறைவா முணர்ந்திடுவன் பால்.

### குருவின் அருளுரை

" நீ கூறிய வார்த்தைகள் மிகவும் நல்லன. எப்பொழுதும் உறுதுணையாக இருப்பது, அழிவற்ற ஞானநெறியாகிய ஒன்றே அன்றோ! பொற்சபையில் ஆனந்தக் கூத்தாடும் சிவபெருமான் அருளிய ஆகமங்களின் சாரமாகிய நுட்பத்தை, மெய்ப்பொருளை, தமிழில் உனக்கு உபதேசிக்கிறேன். அன்பார்ந்த உள்ளத்தால் இதனை உணர்ந்து தெளிவு பெற்றுச் சிறப்பினை அடைவாயாக."

#### கண்பதி துதி

அவதாரிகை: மேல்கிந்தச் சாத்திரம் கிடையூறுகள் கின்றி நிறைவேறும் பொருட்டும் மாணவர்களுக்கு சொல்லாற்றல் நன்றாக வீளங்குதல் பொருட்டும்கிந்த நூல் உலகத்தில் பிரகாசித்தல் பொருட்டும் சிவாக்ரயோகீந்திர சிவாச்சார்யார் ஆதியிலே செய்த வீநாயகர் துதி

சீராருஞ் செம்மேனித் திகழ்வு மானைத் திருமுகமுங் கண்டுன்றுஞ் செய்ய தாளும் ஏராரு மங்குசமும் நீள்பா சத்தோ டிலட்டுகமு மெழுதுமெழிற் கொம்பு மென்றும் நேராக வைத்ததிருக் கரங்க ணான்கும் நின்மலமா மும்மதமு முள்ள நித்தன் காராருங் கண்டனுமை களிக்க வந்த கணபதியி விருபதங்கள் கருதல் செய்வாம்.

பொழிப்பரை: பல்வகைச் பொருந்தியுள்ள சீறப்புகளும் திருமேனிப்பொலிவு , யானைமுகம், முன்றுகண்கள், சிவந்த திருவடிகள், எழுச்சிமிக்க அங்குசம், நீண்டபாசம், மோதகம், எழுதும் இயல்படைய எழில்மிக்கதந்தம், ஆகிய நான்கையும் எப்பொழுதும் நேர்படத்தாங்கியுள்ள நான்கு திருக்கரங்கள், இயல்பாகவே மலமற்றுத் திகமும் இச்சை, அறிவு, செயலாகிய (முன்று மதம்- இவற்றைக் கொண்டுள்ள நித்திய வடிவீனனும் , **முர்கண்டசிவனு**ம் விடத்தால் நீலமான கழுத்துடைய கூடிக்களிக்கத் திருஅவதாரம் செய்தவனுமாகிய கணபதியின் திருவடிகளையும் ஆழ்ந்து தியானிப்போமாக.

பொற்சபையீல்

சீவபெருமான் துதி

**ூ.னை:** மேல் திச்சாத்திரத்தில் சொல்லப்படுகின்ற சிவபெருமானை ஸ்வரூப, தடத்த திலக்கணத்தால் துதிக்கின்றது.

2. சத்தியஞா னானந்த மயமாய் நின்ற தற்பரனே சத்தனை வருவ னாகிப் பத்தியீனா னினைந்தேத்த வருவ ரூபப் பான்மையா யுத்தியுத்தப் பரிச தாகிப் புக்தியா னதுவுமுத்தி தானு நல்கப் பொருந்துபிர விருத்தகனா மியல்ப தாகி நித்தியமாஞ் சத்தியுருத் தரித்து மன்று ணின்றுநடஞ் செய்வோன்றா ணினைதல் செய்வாம்.

பொழிப்புரை: உண்மையமாகவும் **ஞானமயமாகவம்** ஆனந்தமயமாகவும் **அனைத்திற்கும் அப்பாற்பட்டவனாய்க்** தனக்குத்தானே பரமாகவுள்ளவனாய் ஆன்ம-பிரபஞ்சத்தொடர்பான செயல்களுக்குக் கர்த்தா எனும் நிலைக்கு அப்பாற்பட்டவனாய் விளங்குகின்றவன் தத்துவ அதித பரமசீவன் (இதுவரை ஸ்வருபநிலை) கிக்ககைய அதீதமான பரம்பொருளாக வீளங்கினாலும் , **நானசக்கயே** தனது திருமேனியாக வீளங்க, பிரபஞ்சத்தொடர்பான செயலற்றுள்ள சத்தியை உடைய சத்தன் எனவும் இடியார்கள் பக்தியுணர்வு கொண்டு தியானித்துப் போற்றுவதற்காக ஈசானம் முதலான ஐந்து மந்திரங்களையே திருமேனியாகக் கொள்வதால் அருவுருவ நிலைபெற்று வடிவம்), செயற்படமுயலும் சத்தியைக் கொண்டு உத்யுக்கர் எனம் சதாசிவமாகவும், போகப்பேற்றையும் வீடுபேற்றையும் வழங்க செயல்களைச்செய்யும் சக்தியைக்கொண்டு பிரவிருத்தர் என்னும் மகேகவரனாகவும் வெளிப்பட்டு நிக்கியமான சமவாயசக்கியையே

\*\*\* \*\*\*\*

திருமேனியாகக் கொண்டு , உயிர்களுக்கு அனுக்கிரஹம் புரிவதற்காகப்

**திருக்கூத்து** 

**இயற்றும்** 

சீவபெருமானின்

**அ.கை: மேல் இ**ந்தச்சிவபெருமானுக்கு அக்கினிக்கு உட்டிணம்போலப் **பிரிவற்றிருக்கும் சத்தியைத் துதி**க்கின்றது.

 பரையாதி யீச்சையறி வியற்ற லென்னும் பான்மையாய்ப் பரநாத விந்து வாகித்

ஆனந்தத்

திருவடிகளை ஆழ்ந்து தியானிப்போமாக.

தரையாதி யாக்கியளித் தழித்தல் செய்யுஞ் சத்தியாய் மனோன்மனியாய் மகேசை யாகி வரையான்செய் தவப்பயனா முமையா ளாகி மன்றினடம் புரிவோன்றன் வாமங் கொண்டாள் விரையாரு மலர்ப்பாதஞ் சென்னி மீதும் விழிமீதும் வைத்துளத்தில் விரும்பு வாமே.

பொழிப்புரை: படைத்தல் முதலான ஐந்தொழில் நிமித்தமாகப் பரை, ஆதி, தெச்சை, நானம், கிரியை எனம் 92 IB 454 சக்கிகளாக வெளிப்படும் **இ**யல்பின்ளாகவும், அபரநாகம், **ூபரவீந்து என்பவற்றுக்கு** ஆதாரமான பரநாகம் பரவிந்து சக்கிகளாகவம். எனும் பிருதிவி முகலானவற்றை உண்டாக்கிக் காத்து ஒடுக்கும் ஜனனி, ரோதயித்ரி, ஹாரீணி எனும் (மன்று சக்கிகளாகவும் பஞ்சசாதாக்கிய ഖശമീல உள்ள சதாசிவனுக்குப் மனோன்மனியாகவும், போகசக்கியாகிய கன்ம சாதாக்கியத்திலிருந்து ஆயிரத்தில் ஒரு கூறாக வெளிப்படும் மகேஸ்வரனின் போகசக்கியாகிய கௌரியாகவும், மகேஸ்வரனிடமிருந்து ஆயிரத்தில் ஒரு கூறாக வெளிப்படும் உருத்திரனின் போகசக்தியாகிய பார்வுதியாகவும் வெளிப்பட்டு அருள்பவுளும் பொற்சபையில் ஆனந்தக் கூத்தாடும் பரமசீவனின் இடதுபாகத்தைப் பெற்றுள்ளவளுமான சீவகாமகந்தரீத்தாயீன் நறுமணம் கமழும் தாமரை போன்ற பாதங்களை சிரசின்மேலும் கண்களிலும் இதயத்திலும் வணங்கவோம்.

### குமாரர் குகி

**ூ. ைக:** மேல்தமது சந்தான குரவதெய்வமான குமாரவணக்கம் கூறுகின்றது.

4. வேதசிவா கமமங்க மாதி யான மெய்ந்நூல்க எனைத்தினையும் விரித்து நன்றா ஓதியிட சிகத்தியரை முதலா யுள்ள வுயர்முனிவோர்க் கருள்புரிந்த வொருமை யாளன் சீதமதி முடியோனு முமையு மீன்ற திருமதலை யறுமுகனான் செல்வன் பாதம் ஏதமற வெஞ்சிரத்து முளத்தும் வைத்தே யேத்திவினை யனைத்தினையு மிழித்து வாழ்வாம்.

பொழிப்புரை: வேதங்கள், சீவாகமங்கள் முதலாகஉள்ள, சத்தியநெறியை

விரீத்துக்கூறும் அரிய பெரிய சாத்திரங்கள் அனைத்தையும் விரிவாக ஐயம் திரிபு அற உபதேசப்பதற்காக, அகத்தியர் முதலான பரமமுனிவர்களுக்கு **அனுக்கிரஹம்** ரைமைப்பாட்டை பரிந்த உடையவனும், சந்திரனைச் சடைமுடியில் கொண்டுள்ள சிவனும் உமையும் ஈன்றெடுத்த பரம ஐகவரியம் உடையவனும், ஆன **ிறமுகப்பரமனின்** திருவடிகளை, பாசமறைப்பாகிய குற்றம் நீங்கம் பொருட்டு சிரத்திலும் தெயத்திலும் தியானித்துப்போற்றி, வினைப்பயன் நீங்கப்பெற்று, சீவானுபவம் பெற்று வாம்வோம்.

நந்திகேஸ்வரர் துதி

**ி. கை:** மேல் நந்திகேஸ்வர வணக்கம் கூறுகின்றது.

கரநான்குங் கறைமிடறு முன்று கண்ணுங் கங்கைமதிச் சடைமுடியுங் கரங்க டம்மில் விரவாரை வெல்மழுவு மானு மிக்க விறற்சுரிகை பொற்பிரம்பும் விளங்கி யோங்க அரனார்தம் அருளதனாற் பெற்றே நாளு மபரபர மேசுரனென் றறைய வுண்டாய்த் திரமேவு திருநந்தி தேவன் பொற்றாள் சிந்தையினுஞ் சிரத்தினிலுஞ் சேர்த்தல் செய்வாம்.

பொழிப்புரை: நான்கு திருக்கரங்கள், நீலநிறம் பொருந்திய கழுத்து, கண்கள், கங்கையும் சந்திரனும் சூடப்பெற்ற ஜடாமகுடம்- இவற்றைக் கொண்டுள்ள உருவம் ஏற்று. பகைவரை வெல்லும் ID(ID, வெற்றிச்சிறப்புமிக்க சுரிகை, பொலிவுமிக்க பிரம்பு-ஆகிய நான்கும் நான்கு திருக்கரங்களில் தத்தம் தொழில் நிமித்தம் சிறப்புற்று உயர்ந்து விளங்கும் வண்ணம் சீவபெருமானின் திருவருளால் பெற்று, <u> இருக்கக்கூடிய சீவசாருப நிலையைப் பெற்று,</u> அபரபரமேஸ்வரன் என பிரமன் முதலானோரால் சீறப்பீத்துக்கூறப்படும் வண்ணம் மேன்மைபெற்று விளங்கி நித்தியப் பொருளாகத் திகமும் திருநந்திதேவரின் ஒளிபொருந்திய திருவடிகளை இதயத்திலும் சிரத்திலும் தரித்துக் கொள்வோமாக.

வாமதேவர் துதி

அ. கை: இது வாமதேவமகரிஷியை துதிக்கின்றது.

 அருளதனா னரகிலுள்ளோ ரனைத்து முய்ய வஞ்செழுத்தை யறைந்தொருகா லவர்க ளெல்லாம் இருணிரயந் தனினின்று மேறச் செய்தோ னெந்தைசிவன் திருநாம வெழுத்தஞ் சுக்கும் குருவெனவே பிரமாதி யோதப் பெற்ற கோமானெஞ் சந்தான குரவ னான திருமருவு முனிவாம தேவன் பாதஞ் சிந்தையினுஞ் சிரமீதும் சேர்த்தல் செய்வாம்.

பொழிப்புரை: கொடும்துன்பம் கொடுக்கும் நரகபுவனங்களில் அவதப்படும் ஆன்மாக்கள் அனைத்தும் உய்திபெறும் வகையில் தனது அருளாற்றலால் திருவைந்தெழுத்தை ஒருமுறை உணர்வுடன் ஓதி அந்த ஆன்மாக்கள் அனைத்தும் இருள்நிறைந்த நரகங்களிலிருந்து நீங்கி உயர்நிலையை அடையச் செய்தவரும், எந்தையாகிய சீவபெருமானின் திருவைந்தெழுத்து மந்திரத்துக்கு ஆதிகுரு எனப்பிரமன் முதலான தேவர்களால் புகழப்பட்ட பிரபுவும், எமது சதாசிவ சந்தானத்துக்கு ஆதிகுருவுமான ஞானவளம் பொருந்தப் பெற்ற வாமதேவமுனிவரின் திருப்பாதங்களை இதயத்திலும் சிரத்திலும் தரித்துக் கொள்வோமாக.

## சைவாசாரிய சமயாசாரிய வணக்கம்

**அ. கை:** மேல் சைவத்தில் நாலாச்சிரமத்தில் ஆசார்யர்களையும் சமயாசாரியர்களையும் தோத்திரம் செய்கிறது.

7. துருவாச ரகத்தியர்நற் கவுதமர்சொற் றதீசி தூய்நெறியாஞ் சைவசம யக்குரவர் பதங்கள் திரமாக வுளத்தினிலுஞ் சிறத்தினிலுந் தரீத்தே சிவனருள்சேர் மதலையாய்த் திருவவதா ரஞ்செய் கரவாத திருஞான சம்பந்தர் பதமும் கன்டமிதப்பாய் வந்தோர்தங் கழலிணையுங் கருதி அரனாரைத் துரதேவு மவர்பதமு மற்று மரனார்தம் மடியார்தம் மடிமலரு நினைவாம்.

சைவநெறியில் நான்குஆசிரம பொழிப்புரை: **MUMP** 4DD at முகலான துர்வாசர், குரவர்களாகக் கருதப்படும் நெறிகளுக்கும் முதன்மைக் அகயோரீன் திருப்பாதங்களை உறுதிபட அகத்தியர், கௌதமர், ததீசி-உளத்திலும் சிரத்திலும் தாங்குவோமாக. சிவபெருமானின் புரண அருளை சீறிய குமாரராகத் திருஅவதாரம் செய்தவரும், ஞானப்பாலாகப் பெறச் அருள்வழங்குவதில் வஞ்சனை அற்றவருமான திருஞானசம்பந்தர், கல்லே கெப்பமாக கரையேறி வந்தவராகிய திருநாவுக்கரசர், மிகக்கக்

சிவபெருமானையே பரவைநாச்சியாரிடம் இருமுறை துாதாக அனுப்பிய சுந்தரர், மற்றுமுள்ள சிவனடியார்கள் -ஆகியோரின் திருப்பாதங்களை ஆழ்ந்து தியானிப்போமாக.

## குரு வணக்கம்

அ.கை: மேல் பரமேஷ்டிகுரு,பரமகுரு,ஸ்வகுரு வந்தனங்கூறுகின்றது.

உத்தமமா மாரியதே யத்து நல்ல வுயுர்மறையோர் குலத்துதித்தே யுணர்ந்தி யாவும் சத்தியமாஞ் சைவத்துட் சந்நி யாச தாபதராஞ் சதாசிவதே சிகனார் தாளும் சித்திதருஞ் சிவநெறித்தே சிகனார் தாளுஞ் சிரத்திருத்திச் சிவக்கொழுந்தா யெம்மை யாண்டு முத்திதர வெழுந்தருளுங் கோமான் பாத முடிமேல்வைத் துளத்திலென்று முன்னு வாமே.

பொழிப்புரை: சிறப்பம் உயர்வும் 2\_10014 அரியதேசத்தில் நன்மை விளைவிக்கும் உயர்ந்த **ி**ந்தணர் குலத்தில் கோன்றி, வேத் ஆகம் கலைஞானங்கள் அனைத்தையும் உணர்ந்து, மெய்ந்நெறியாகிய வைகிக சைவ சந்நியாச நெறியில் சிறந்த தவச்சீலராக விளங்கிய சதாசிவதேசிகரின் திருவடிகளையும், சீவஞானசீத்தியையும், அணிமாதி சீத்திகளையும் தரும் சீவநெறித் தேசிகனாரின் திருவடிகளையும் சீரசில் **திருத்திக்கொண்டு** நீட்களபரசிவமே எம்மைக்காப்பது நிமித்தமாக உருக்கொண்டு போன்று எமக்குப் CLIDI கொடுக்க சீவக்கொழுந்து எழுந்தருளும் சீவாசாரியாரின் திருப்பாதங்களைச் சிரசில் காங்கி எப்பொழுதும் திரண்டற்றநிலையில் ஒருமையுணர்வுடன் சிந்திப்போமாக.

**ஸ்வகுருவணக்கம்** அ.கை: மேல்ஸ்வகுருவை விசேஷித்து துதிக்கின்றது.

9. ஐயமறப் பதிபசுபா சத்தி னுண்மை யடைவுணர்த்தி யடியேனைப் பொருள தாக மையல்செயு மாயைவீனை யாண வத்தின் மயக்கறத்தன் பதமலரெஞ் சென்னி வைத்தே குய்யையுனை யினிவினைகள் சூழா வென்றே சுத்தமுத்தி யளித்தசிவக் கொழுந்தோன் றுப்ய செய்யமலர்ப் பதமிரண்டுஞ் சென்னி மீதுஞ் சீந்தையினும் வைத்துகந்து சிறந்து வாழ்வாம்.

பொழிப்புரை: ஐயம் அனைத்தும் நீங்க, பதி, பசு, பாசம், எனும் முப்பொருள் பற்றிய உண்மைகளை முறைப்படி உணர்த்தி, என்னையும் பொருட்படுக்கி. உணர்வைத் தோற்றுவிக்கும் LDIT STOLLS. கன்மம். ஆகியவற்றால் நேரும் பந்தமானது நீங்கும் வகையில் தமது திருவடிகளை என் சிரசின்மேல் வைத்து ''மலமற்ற நித்திய வியாபக சுத்த ஞானமே உனது வடிவம், ஆணவம் முதலானவை நீங்கப்பெற்றுள்ளாய் ஆதலால் உன்னை இனி பிராரப்த கர்ம நுகர்ச்சீ காரணமாக நேரும் ஆகாமிய வினையும் அணுகாகு" என்றகூறி சுத்தமான முக்கிப்போட சிவக்கொழுந்து சிவாசாரியாரின் தூய்மையான, செந்தாமரை மலர் போன்ற பாதங்களை, நீன்மலஞானமயமான சக்திவடிவாகவும் . சிவவடிவாகவும் சிரசிலும் கிதயத்திலும் தரித்துக்கொண்டு சீவானந்தம் பெற்று "நாம் சிவமாக உள்ளோம் " எனும் உணர்வுச்சிறப்புடன் வாழ்வோமாக.

## **அனையடக்கம்**

அ.கை: மேல் அவையடக்கம் கூறுகின்றது..

10. தந்தைதாய் தஞ்சிறுவர் மழலைச் சொல்லைத் தாமுகந்து கேட்டதனைப் பிறர்க்கு நன்றாச் சிந்தையார் வுறும்படியாய்த் தெளியக் கூறுஞ் செய்கைபோற் சிதானந்த மேனி யான எந்தைதா ளிணைமறவா வியல்பி னோர்க ளெம்முரையை யுகந்துபிறர்க் கிசைப்ப ரென்றே பந்தமா திகளறியாச் சிறியே னாசைப் பகுதியாற் சைவநெறி பகர லுற்றேன்.

பொழிப்புரை:இவ்வலக <u>தந்தையும்</u> நடைமுறையில் தாயும் **35LD** of mi குழந்தைகள் பேசும் மழலைச் சொற்களை மகிழ்வுடன் அதனைப்பிறர்க்கும் அவர்கள் மகிழும்படியாக "இப்படிக் கூறினான்" விளக்கமாக கூறி மகிழ்வது போன்று ஞான ஆனந்தத்தையே தமது திருமேனியாகக் கொண்டிருக்கும் எமதுபிரபுவாகிய பரமசிவனின் திருவடிகளை ஒரு கணமேனும் மறவாமல் இருக்கும் இயல்புடைய சிவுதானியர் இந்நூலை மகிழ்வுடன் ஏற்றுக் கொண்டு தகுதியுடைய ஏனோர்க்கும் உபதேசிப்பார்கள் எனக் கருதிக் கொண்டு இலக்கண-இலக்கிய-விதிமுறை அறியாத சிறியேன்,

ஆசைமிகுதியால் சைவநெறியைப் பற்றி விளக்க முற்படுகிறேன்.

அ.கை: மேலதற்கொரு புறனடை.

11. குருசரண ரருள்புரீந்த வாக்கு மெம்பாற் கூடுமனு பவந்தானு மாக மத்தே வருபொருளும் பேதமற்றோர் வகையே யாக மதித்துரைத்த லாற்பொருட்பான் மருவா குற்றம் தருவவுள வேற்குற்ற மெழுத்துடன்சொல் யாப்புத் தக்கவலங் காரத்திற் றான்ஞான நிறைவாம் பெருமையுடை யோரிதனை யாய்ந்துபிழை தீர்த்தே பிறர்க்குரைப்பா ரருளீனா லிதன்பொருளும் பெறவே.

பொழிப்புரை: **த**மது குருவீன் பாதங்களை எப்பொழுதும் மனத்துள் தாங்கியுள்ள எமது குரு எனக்கு உபதேசீத்து அருளிய மெய்ம்மொழிக்கும், வந்து பொருந்திய மெய்யனுபவமும், முலநூல்களாகிய ஆகமங்களிலே வெளிப்படுத்தப்பட்டுள்ள மெய்ப்பொருளும் ஆகிய மேன்றும் தம்மில் பேதம் அற ஒரே கருத்துப்பட நிகழுமாறு சீந்தித்து இந்நூலை **க**ந்நூற்பொருளில் காரணத்தால், **இயற்றியுள்ள** எந்த ஒரு குற்றமும் பொருந்த வழியில்லை. எழுத்து, சொல், யாப்பு. அலங்காரம் முதலானவற்றிலும் குற்றம் ஏகும் இல்லை. ஒருவேளை இருக்குமாயின் ஞானப்பேறு வாய்த்துள்ள உயர்வான ஞானியர், ஆராய்ந்து பார்த்துப் பீழையை நீக்கி, மெய்ப்பொருளை நாடும் அன்பர்க்கு அருளால் இதன் உட்பொருளை எடுத்துக்கூறுவார்கள்.

**அ.கை:** மேல் திச்சாத்திரம் ஓதுதற்கு அதிகாரியைக் கூறுகின்றது.

12. முன்னையருந் தவத்தினா லவ்வறிவு விடாதே முளைத்ததோர் சாங்குசித்தர் பிராகிருத ராகித் தன்னையுண ரார்க்கன்றி முத்தி பெய்தச் சற்குருவை யடைந்தோதி யுணர்தல் செய்யும் அன்னநெறி வைநயிகர்க் காக வுன்னி யருட்குருவி னருளதனா லறிந்த வாறிங் குன்னலுறுஞ் சிவநெறிப்ர காச மென்றே யுரைத்திடுவா மாகமத்தி னுட்பொருளி னூடே. பொழிப்பரை: முற்பிறப்பில் செய்க ூரிய தவத்தின் பயனாக. அந்த முற்பிறவியில் FFL LyW அறிவடனேயே **இப்பிறவியை** எடுத்திருக்கும் ஸாமுசித்தர்களுக்கும். பிரகிருதி காரியமாகிய தேகமே அன்றா கொண்டுள்ள பிராகிருதர்களுக்கும் இந்நூல் உரைக்கப்படவில்லை. முத்திப் பேற்றை அடைவதற்காக ஞானகுருவீன் திருமுன் நின்று மெய்நூல்களைப் பயின்று உணரும் அர்வமும் அடக்கமும் மிக்க வைநுயிகர்களுக்காக. வீடுபேறு வாய்க்கும் பொருட்டு அருளே திருமேனீயாகக் கொண்டுள்ள எமது பெருமானின் கருணையால், சீவாகம் உட்பொருள் இழையோடி ஊடுருவி விளங்கும் வண்ணம் சீவநெறிப்பிரகாசம் எனும் பெயருடைய இந்நூலைக் கூற முற்படுவோம்.

(சீவானுபவ நெறியை வீளக்கிக் கூறுவதால் சீவநெறிப்பிரகாசம்: அன்றியும் சீவநெறிப்பிரகாச சீவாசாரியார் எனும் பரம குருவின் திருப்பெயராலும் இந்நூல் கூறப்பட்டது.)

**ூ.கை:** மேல் சாத்திரத்தின் முன்கூறவேண்டிய விஷயம், பிரயோஜனம், அதிகாரம், சம்பந்தம் என்னும் நால்வகையும் கூறுகின்றது.

விடயமிதற் காவதுதான் பதிபசுபா சத்தின் விதியுணர்த்த லாகியிடு மேற்பயன்றான் முத்தி அடைவதுவா மதிகாரி யாரென்னின் முன்னே அறைந்தனம்வை நயிகரென வவரே யாகும் தொடையுடைய சம்பந்த மேதிங் கென்னிற் சொலற்குரிய பொருளுமதன் சொலவு மாகும் மடையுடைநீர் போற்சிவன்பா லன்பு வைத்த மதியுடையோர்க் கிவையுரைக்கும் வாய்மை தானே.

பொழிப்புரை: இந்நூலில் உணர்த்தப்படும் பொருள் யாது எனில், பதி, பசு, எனப்படும் முப்பொருள்களின் செயற்பாட்டு ஒழுங்கை-நியதியை அறிவிப்பது: **இந்நூலை** ஒதுவதால் ஆகும் பயன் முக்தீப் பேற்றை <u>க</u>ிந்நூலை இதுதற்கு அதிகாரி யார் எனில் முற்கூறப்பட்ட வைநயீகரேயாவர். தொடர்பீனைப் புலபப்டுத்தும் சம்பந்தம் யாது எனில் **இந்நுாலில்** உள்ள கூறப்பட பகி LIST பாசம் எனும் முப்பொருளும் அவற்றைச் சொல்லும் சொல்லமைப்பும் உடைந்ததால் அகும். மடை வீரைந்து பெருக்கெடுக்கும் நீர்போல் சிவனிடத்தில் அன்பப்பெருக்கு கொண்டுள்ள உடையோர்க்கு அருள்தானம் பொருள் முதலான நால்வகையையும் உணர்த்துவதாக இந்நூல் அமையும்.

**அ.கை:** மேல் தன்மார்த்த காம மோகூம் என்ற நால்வகைப் புருஷார்த்தத்தில் மோகூம் சொல்லுவதன் பொருட்டு தர்மம்முதலியவற்றை தொகுத்து கூறுகின்றது.

14. தருமமுடன் பொருள் காமமுத்தி யென்று சதுவிதமாம் பயனுயிர்க டங்கட் கிங்கன் மருவியிடு மதிற்றரும மறையி னீதி வன்னத்தோர் நால்வோரும் வழுவி லாதே பரிவினொடும் புரிந்துபர தருமஞ் செய்யாப் பான்மையோர் பரகதியை யடைவர் நன்றாய் ஒருவியுளோர் தமக்குரிய தருமந் தன்னை யுற்றிடுவர் தீவினையென் றுரைக்கு நூலே.

பொழிப்புரை: உயிர்களுக்கு அறம், பொருள், கன்பம், வீடுபேறு எனும் நால்வகை உறுதப்பயன்கள் உள்ளன. கவற்றுள் அறம் (தருமம்) என்பது மெய்ந்நூல்களில் கூறப்பட்டுள்ளவாறு நால்வகை வருணத்தவரும் தத்தம் வர்ண-ஆசிரம வீதிமுறைகளைக் கடைபிடித்து, ஒரு வருணஆசிரம நெறிக்குக் கூறப்பட்டுள்ள தர்மத்தை வேறொரு வருணஆசிரம நிலையில் உள்ளோர் பின்பற்றாமல் கிருப்பது. கிவ்வாறு தன்னெறி கடைபிடித்துப் புறநெறிவிலக்கி அறம் காப்போர் மேலான நன்னிலையை (துறக்க உலகை) அடைவர். தத்தமக்குரிய தர்மநெறியை நீங்கி நடப்போர் நரகங்களில் தீய பயனை அனுபவிப்பர் - என கிவ்வாறு உறுதி நூல்கள் கூறும்.

அ. வைக: பொருட்பால் காமப்பால் இவைகளைக் கூறுகின்றது.

15. பரபொருளுக் காசையுற லின்றித் தத்தம் பான்மையினாற் பொருடேடிப் பகிர்ந்தா றாகக் கரவறவே தென்புலத்தோ ராதி நாலு கணத்தவர்க்குங் கொடுத்திருபால் கைக்கொண் டேதன்

> மரபிலுளோ ருடனருந்தல் பொருளாங் காம மகப்பெறுதற் பொருட்டாய்த்தன் வனிதை யோடு புரைவறவே கூடிடுத லல்லா ரோடு பொருந்திடுதல் பாவமாம் புகலுங் காலே.

பொழிப்புரை: ஏனையோரின் பொருள்களுக்கு ஆசைப்படாமல், தத்தம் வருண-ஆசீரம நெறிக்கு ஏற்ப வேதஆகமங்களாகிய உறுகிநூல்களில் கூறப்பட்டுள்ளபடி பொருள்களைச் சேர்க்கு. ஈட்டியபொருளை நால்வகையினர்க்கும். **ிமாகப்பகுக்குக்** தென்புலத்தார் முகலாகிய வஞ்சனை கின்றி நான்கு பங்கு கொடுத்து எஞ்சிய கிரண்டு பங்கு கொண்டு கமது சுற்றக்கைக் காப்பதும். காம் துய்ப்பதும் பொருள் எனப்படும் உறுதப்பயனாகும். மகப்பேற் நிமிக்கம், ூரங்கியை -வலம்வந்து மணம் செய்து கொண்ட தன் மனைவியுடன் இணைதலே இன்பம் (காமம்) எனும் உறுதப்பயன் என்றும் பிறன்மனை வீழைதல் பாவம் என்றும் நூல்கள் கூறும்.

அ.கை: மேல் நாலாம் புருஷார்த்தமான மோகூடி கூறுகின்றது.

16. மாயையுட னிருவினையு நீங்கா ஞான மறைப்பான வாணவமா மாசு தானும் துாயையாம் பராசத்தி தன்னா னீங்கச் சுத்தமாய் நீத்தமாய்ச் சுகமாய் ஞான ஞேயமாய்ப் பிரிவிலதா யேக மான நிமலசிவத் துடனாதல் முத்தி முத்திக் காயவேண் டிடும்பொருள்கள் முன்றே யாகு மவையுரைக்கிற் பதிபசுபா சங்க ளாமே.

பொழிப்புரை: சுத்தமாயை அசுத்தமாயை ஆகிய பந்தமும், நல்வினை தீவினைமயமான கன்ம பந்தமும், மறைப்பைச் செய்யும் அழுக்காகிய ஆணவமல பந்தமும் ஆகிய முன்றும் தியல்பாகவே மிகத்தூய்மையாக உள்ள பராசக்தியால் நீங்க சுத்தமாகவும், நித்தியமாகவும், இன்பமே வடிவமாகவும், வேறற நின்று ஞானத்தால் அறியப்படுவதாகவும், பிரிவற்று ஒன்றாகவும் விளங்கும் நின்மலசிவத்துடன் வேறற விளங்கும் நிலையை அடைதலே வீடுபேறு. இத்தகைய வீடுபேற்றை அடைவதற்கு ஆராய்ந்து உணரப்பட வேண்டிய பொருள்கள் முன்று ஆகும் , அவை பதி, பசு, பாசம் ஆகும்.

அ.கை: மேல் பிரமாணாதீனமாயிருக்கும் பிரமேயமென்பது கூறுகின்றது.

17. எப்பொருட்கு மிலக்கணங்கள் பிரமா ணங்க எில்லையே லிசையாதென் றியம்ப லாலே முப்பொருட்கு மிலக்கணங்கள் பிரமா ணங்கள் மொழிந்திடுவா முத்தேச மிலக்க ணம்பின் தப்பறவே சோதித்த வென்று முன்றாந் தவறிலாப் பிரமாணந் தானு நன்றாய் அப்பொருள்க ள**ணைத்தினுக்கும் பொதுச்சிறப்ப தென்றே** யாய்ப்பிரியு மில**த்துன**ங்க அருவகையா மலைதாம்.

பொழிப்புரை: உலகத்திலுள்ள எந்த ஒரு பொருளுக்கும் இலக்கணமும் பிரமாணங்களும் (அளவையும்) இல்லாது போனால் அந்தப்பொருளின் கிருப்பே அறியவராது என உறுதி நூல்கள் கூறும் நியாயத்தால், மேற்கூறப்பட்ட பதிமுதலான முன்று பொருள்களுக்கும் உரிய கிலக்கணங்களையும் பிரமாணங்களையும் இனிக் கூறுவேன். உத்தேசம், கிலக்கணம், குற்றமறச் சோதித்தல் என முன்று உண்டு. குற்றமற்றுள்ள பிரமாணம் என்பதும் நன்றாக வினங்கும் ஒன்றாகும். கிப்பொருள்களுக்குப் பொது எனவும் சீறப்பு எனவும் பிரந்துள்ள இலக்கணங்கள் கிரண்டாகும். (பொது கிலக்கணம், சீறப்பு கிலக்கணம் என்பன)

அ.கை: மேல்கிலக்கணத்தின் சொருபம் கூறுகின்றது.

18. தன்னியல்பும் பொதுவுமென விரண்ட தாகச் சாற்றுமிலக் கணந்தான்றன் னிபல்பைக் கூறில் அன்னியமாஞ் சாதியையுந் தற்சாதி யதுவு மகன்றதோர் குறியுளதா யறைத லாகும் மன்னியிட வன்னியசா தியைத்தவிர்ந்த குறிகள் மருவியிடுந் தற்சாதி யனைத்தினுக்கும் வாய்க்க உன்னியுரைத் திடுவதுவே பொதுவ தாகு முணரிலிவை பெய்பொருட்கு முள்ள வாமே.

பொழிப்புரை: இலக்கணம் என்பது தனக்கே இயல்பாக உரிபதாகிய சாதாரணம் எனவும் எல்லார்க்கும் பொதுவான இயல்யாக உரிபதாகிய சாதாரணம் எனவும் இரண்டு வகைகளாகக் காணப்படும். இவற்றுள் சுரதாரணம் என்பது தனக்கு அன்னியமாக உள்ள சாதியையும் தன் சாதியையும் நீங்கிஉள்ள அடையானத்தைக் கூறுதல் ஆகும். வேறொரு சாதிக்கு இல்லாத அடையானங்கள் தன்சாதியிலே உள்ள அனைத்திற்கும் பொருந்தி இருப்பனவாக ஆய்ந்து உணர்ந்து கூறுவது பொது இலக்கணம் ஆகும். ஆழ்ந்து நோக்கும் இடத்து இவை உலகிலுள்ள எல்லாப் பொருள்களுக்கும் உள்ளன ஆகும்.

அ. கை: மேல் உத்தேச இலக்களை பரீகைகூட்கு இலக்கணம் கூறுகின்றது

19. உத்தேசம் வத்துவின்பே ருரைத்த லாகு மொன்றுகுறை யாதுரைத்த துள்ள தெல்லாம் சீத்தமுமா யன்னியத்தி லில்லை யாகத் தெரிப்பதிலக் கணஞ்சோதித் திடுத றான்மேல் வத்துவா மிலக்கியத்தே யிலக்க ணங்கள் வாய்த்திடுதல் வாயாதல் மதித்த லாகும் இத்தகையா லிவையுளவா மென்றே நன்றா வேதுமுத லியம்பல்பீர மாண மீதே.

பொழிப்புரை: உத்தேசம் என்பது பொருளின் பெயரைச் சொல்வது. ஒன்றும் குறையாமல் சொல்லப்பட்ட குறிகள் எல்லாம் பொருந்தி விளங்குவதாய், வேறு எதனுக்கும் அந்தக் குறிகள் பொருந்தாமல் இருக்கும் வண்ணம் விளக்குவது இலக்கணம் ஆகும். தேர்வு (பரீகைஷ்) என்பது தான் ஒரு பொருளாக விளங்கும் இலக்கணம் உடைய நிலையிலே இந்த இலக்கணம் பொருள்குமா, பொருந்தாதா என ஆலோசீத்து நிற்றல் ஆகும். இன்ன வகையால் இன்ன காரணத்தால் இந்தப் பொருள்கள் இருக்க வேண்டும் என நன்றாக, ஏது, பக்கம், சாத்தியம் முதலான தருக்க இலக்கணப்படிக் கூறுதல் பிரமாணம் என்பதாகும்.

**ூ.கை:** மேல் சைவ சித்தாந்தத்துக்குப் பிரமாணம் சிற்சத்தி யென்பது கூறுகின்றது.

20. ஐயமுடன் றிரிவின்றி முன்னினைவு மின்றி ஐம்பொறிபோ லொன்றொன்றே யறித லின்றி மையலறு காட்சியனு மானமுறை முன்றின் வகையனைத்தும் வியாத்தியாய் மதிப்ப தாகிப் பொய்யதுவாய் ஞேயமாம் பொருள்களின் றாகிப் புந்திக்கு மேலான போத மாகிச் செய்யசிவ சத்திதுணை யாய்விளங்குஞ் சீவ சிற்சத்தி பிரமாண மெனத்தெரிப்பர் தெரிந்தோர்.

பொழிப்புரை: சந்தேகமும் விபரீதமும் இன்றி, முன் அனுபவ நினைவும் இன்றி, ஐம்பொறிகளுள் ஒவ்வொரு பொறியும் தனக்குரிய ஒன்றையே அறிதல் போன்று அல்லாமல், மயக்க உணர்வு நீங்கியதாய், பிரத்தியகூழ், அனுமானம், ஆகமம் என்னும் முவகைப் பிரமாணங்களிலும் வியாபித்து ஆலோசிப்பதாகிப், பொய் என அறியப்படும் வத்துக்களில் இல்லாததாகிப், புத்தி தத்துவத்திற்கு மேற்பட்ட அறிவாகித், தூயய சீவசக்தி துணையாக நிற்க, ஒளி வீசி நிற்கும் ஆன்ம சிற்சக்தியே பிரமாணம் என - சிவாகமம் அறிந்தோர் கூறுவர்.

**ூ. கை:** மேல் சிற்சத்தி என்னும் பிரமாணத்துக்கு **ூபிவியத்தியைப்பண்ணும்** கரணங்களை கூறுகின்றது.

21. கூறிடும்ப் பிரமாணந் தனக்கபிவெஞ் சகமாய்க் குறித்திடுவர் காண்டலனு மானவுரை தன்னை வேறுமுவ மானமுதற் பலவுரைப்ப ரவைகள் வேறல்ல வீம்ழுன்றின் விரித்த லாகும் மாறிலாக் காட்சிமுதன் முவகைக்கு மிதனில் வரும்பேத வகைகளுக்கு மருவுமிலக் கணங்கள் தேறும்வகை சிவாகமத்தே யாங்கண்ட படியே தெரித்திடுவாந் தொகையாகச் சிந்தை செய்தே.

பொழிப்புரை: பிரத்தியக்கம், அனுமானம், ஆகமம் எனம் முன்றையும், மேற்கூறப்பட்ட சிறசக்தி எனும் பிரமாணத்திற்கு அபிவியஞ்ஜகம் செய்யம் (விளக்கம் கொடுக்கும்) சாதனங்களாக, நூலோர் ஆய்ந்துணர்வர். பல சமயத்தவரும் Sid (ழன்றுக்கும் வேறாக உபமானம், அருக்காபக்கி. அபாவம் என அனேக பிரமாணங்களைக் கூறவர். அவைகள் எல்லாம் பிரத்தியக்கும் முதலான (முன்றுக்கும் வேறல்ல. **இம்(ழன்றின்** விரிவகளே அவைகள். குற்றமற்றுள்ள பிரத்தியக்கம் முதலான (மேன்று பிரமாணங்களுக்கும் இவை தொடர்பான பேதவகைகளுக்கும் கிலக்கணங்களை நன்றாக உணர்ந்து கொள்ளும் வகையில், சிவாகம நூல்களில் யாம் கண்டறிந்தபடி நன்கு சிந்தித்து தொகுத்துக் கூறுவேன்.

அ. கை: மேல் பிரத்தியட்சம் முன்றுவகை என்பது கூறுகின்றது.

22. பொறியைந்தால் மானதத்தா லவித்தை கூடாப் போதத்தாற் காட்சீயோர் முன்றாகப் புகலும் செறியுமதி லனுமானம் பொருளதனா லுரையாற் செப்பியிடு மிருவகைத்தாந் திகழுமா கமந்தான் அறியுங்காற் றந்திரமு மந்திரமு மதன்மே லளிக்குமுப தேசமென முவகைய தாகப் பிறியுமிவை யனைத்தினையும் விரிக்கிலவை பெருகும் பெற்றிமையாற் குவித்துரைப்பா மிதன்பொருளும் பெறவே. பொழிப்புரை: ஐம்பொறிகளாலும். மனத்தாவம், அஞ்ஞானம் சீறிகும் சீவஞானத்தாலும் காட்சீப்பிரமாணம் மேவகைப்படும் बला ஆகமங்கள் கூறும். பிரமாணமாகப் பொருந்தும் அனுமானம், பொருள் பற்றி நீகமும் அனுமானம், சொல்பற்றி நிகமும் அமைானம் எனவம் **இருவகையாகக்** கூறப்படும். மேன்று பிரமாணங்களிலம் ககந்கிரமாகக் திகழும் ஆகமம் என்பது தந்திர கலை, மந்திர கலை, உபதேச கலை என முன்று நிலைகளில் உணருமாறு பிரீந்து நிற்கும். இவையனைக்கையம் விளக்கமாகக் கூற முற்பட்டால் மீகவும் விரிவு பட்டு நிற்கும். சொற்களைச் சுருக்கிப் பொருளை விரீத்து, நூல்களில் கூறப்பட்டிருக்கும் பொருள்கள் எல்லாம் திச்சுருக்கத்தில் அடங்கி நிற்கும் வண்ணம் திங்கே கூறுவோம்.

அ.கை: முன்தொகுத்துக்கூறிய இந்திரியப் பிரத்தியட்சம் மானதப்பிரத்தியட்சம் சிற்பிரத்தியட்சமென்னும் முன்றில் இந்திரிய பிரத்தியட்ச மானதப் பிரத்தியட்சங்களுடைய சொருபம் கூறுகின்றது.

28. கலையாதி யால்விளங்கு ஞான மந்தக் கரணத்தி னுடன்கூடக் காற்றுடனே மனந்தான் நலமாரு நேத்திரத்தை யாதிபொறி யைந்தை நண்ணவவை யுருவாதி யாகியே நண்ணும் புலனாய பொருளடைந்தே பையமுடன் றிரிவும் பொருந்தாம லறிதல்புறக் காட்சியாய்ப் புகல்வர் அலமாரும் பொறிவழியால் வந்தவிட யத்தை யகத்தினுள்ளே சிந்தித்த லாயிடுமா னதமே.

பொழிப்புரை: சீவசக்கியால் செலுக்கப்படும் கலை, வீத்தை, அராகம் முதலான தத்துவங்களால் ஆன்மாவில் இரளவு விளக்கம் பெற்ற ஞானம், முகலான உட்கருவிகளுடன் dala. பிராணன் முகலான வாயுக்களோடும் பொருந்தி, மனத்தையும், பீன்னர்க் கண் முகலான ஐம்பொறிகளையும் பொருந்தும். கண்முதலான பொறிகள் தமக்குரிய ரூபம் முதலாக உள்ள பொருள்களைப் பொருந்தி ஐயம் திரிபு அற அறிவது புற்பபொறிக் காட்சீ (பாஹ்ய இந்திர்ய பிர**த்தி**யக்ஷம்) என ஆகமம் அறிந்தோர் எப்பொழுகும் கூறுவர். அலைச்லைக் கொள்ளும் **ஜம்பொறிகளாலும்** விடயத்தை உள்ளத்துள்ளே **ினுபவிக்கப்பட்ட** மானகப் வீசாரிப்பது பிரத்தியக்ஷம் ஆகும்.

அ.கை: மேல் சிற்பிரத்தியட்சம் விஞ்ஞானப் பிரத்தியட்சமென்றும், சிவஞானப் பிரத்தியட்சமென்றும் இருவகைப்படுமென்பது கூறுகின்றது.

24. புறக்கருவி தனைநீங்கி யுட்கருவி யான புத்திமன மாங்காரம் பொருந்த லின்றிச் சிறப்புடைய யோகத்தா லாணவத்தை நீங்கித் திரிகாலத் தியல்புணர்தல் விஞ்ஞானக் காட்சி அறப்பெரிய ஞானத்தா லான்மாவுஞ் சிவனு மனனியமாய் அனுபவத்தா லறிந்திடுத லதுவும் துறப்பரிதாம் சிவஞானக் காட்சி யென்று சொல்லிடுவர் சிவஞானத் தூரய்மை யோரே.

பொழிப்புரை: புறத்தே இயங்கும் பொறிகளாகிய செவி முதலானவற்றினின்றும் நீங்கி, உட்கருவிகளான மனம்,புத்தி, சீத்தம், அகங்காரம் ஆகியவற்றையும் பொருந்தாமல், சிறப்பான யோகப் பயிற்சியால் ஆணவ மலத்தினின்றும் நீங்கி, முன்று காலங்களிலும் உள்ள பொருள்களையெல்லாம் ஒரே காலத்தில் அறிவது விஞ்ஞானக்காட்சி: மீகவும் பரிபூரணமாக விளங்கும் ஞானத்தால் ஆன்மசொருபமும் சீவசொருபமும் வேறற்று விளங்குவதை தன் அனுபவத்தால் காண்பது சீவஞானக்காட்சி. இக்காட்சி, புறக்கணீத்துவிட இயலாத ஒன்று. இவ்வாறு சீவஞான அனுபவத்தால் தூய்மை அடைந்துள்ள மேலோர் கூறுவர்.

அ.கை: மேல் ஐயந்திர்வுகளுடைய சொருபம் கூறுகின்றது.

25. இருபொருட்குச் சமமான குறியையொரு பொருளி லிசைந்திடக்கண் டிதுவெதுவோ வென்பதைய மாகும் ஒருபொருளைக் கண்டதனை மற்றொன் றாக வுண்ணீடுத றிரீவாகு மொன்றிதெனக் காண்டல் மருவீயிடு நிருவீகற்பக் காட்சீ யாகு மற்றதனைப் பேராதி யால்மதித்தல் வீகற்பந் தருமுணர்வா மையமுடன் றிரீவு மின்றித் தானறிதல் குற்றமிலாக் காட்சீ தானே.

பொழிப்புரை: இரண்டு பொருள்களுக்குப் பொதுவாக உள்ள ஒரு தருமம் ஒரு பொருள்லே பொருந்தியீருப்பதைப் பார்த்து 'திதுவா, அதுவா- என நிகழ்வது ஐயம்: ஒரு பொருளைக்கண்டு, வீசேடத்தோற்றம் இல்லாத காரணத்தால் வேறொரு பொருளாகக் காண்பது வீபரியயம். மழலையர் அறிவை ஒத்தும் ஊமையர் அறிவை ஒத்தும், ஒரு பொருள் இது எனப் பொதுப்பட நிகழ்வது நிருவிகற்பக் காட்சி. நீர்விகற்பமாக அறிந்த ஒன்றைப் பெயர், சாதி, குணம், கன்மம், பொருள் என்னும் ஐவகைகளால் ஆய்ந்து வேறுபடுத்திக் காண்பது சவிகற்பக்காட்சி. இவ்வாறு ஐயம் திரிபு அற அறிவதே, குற்றமற்ற, உன்னதமான பிரத்தியகூல் ஆகும்.

அ.கை: மேல் அனுமானப் பிரமாண சொருபம் கூறுகின்றது.

26. குறைவிலா வியாத்தியால் மறைபொருளைக் காண்டல் கூறியிடு மனுமான மிதன்பேதங் கூறில் மறைவான தருமிதனைத் தருமத்தா லறிதல் மதித்திடுதல் காரியத்தாற் காரணத்தை யங்ஙன் திறனாகுங் காரணத்தாற் கபரியத்தைத் தெரிதல் செப்பியிடு முவமானத் தாற்பொருளைத் தெரிதல் முறைதேரிற் பக்கநிகர் பக்கமலாப் பக்க முன்றாகு மன்னுவய மாதியுமோர் முன்றே.

பொழிப்புரை: குறைவற்ற தொடர்பு (சம்பந்தம்) எனும் வீயாப்தியால், நேரே புலப்படாமல் மறைந்துள்ள பொருளை அறியும் முறையே, ஆகமநூல் கூறும் அனுமானம் என்பது. ததன் பேதங்களைக் கூறுமிடத்து, மறைந்துள்ள தருமியை, தருமத்தைக் கொண்டு ூற்வதாகிய களமி அனுமானம். தருமத்தால் தருமியை அறிவது போன்று காரியத்தால் காரணத்தை அறிவது கார்யாத்-காரண அனுமானம், சிறந்து விளங்கும் காரணத்தால் காரியத்தை அறிவகு காரணாத்-கார்ய அனுமானம், கூறப்படும் உ வமானத்தால் பொருளை உற்கி செய்வது உவமானானுமானம். டுந்த **Manufact** முறையை ஆராயுமிடத்து, பக்கம், சபக்கம், விபக்கம் என்னும் (ழன்றையும் உடையதாய்க் கேவலான்வயி, கேவலவியத்ரேக், அன்னுவயவியதிரேகி என (மவகைப்பட்டு வீளங்கும்.

**அ.கை:** இங்ஙனம் கூறுகின்ற அனுமானம் சுவார்த்தம், பரார்த்தம் என்று இருவகைப்படும் என்பதும் ஆகமப்பீரமாண இலக்கணமும் கூறுகின்றது.

27. சொல்லியிடு மனுமானந் தனக்கென்றும் பிறர்க்குச் சொல்லுதலு மெனவிரண்டாந் தொகையிவைக ளனைத்தும் புல்லியிட வகையிவைக்குப் பொருள்விரித்துக் கொள்க போற்றியீடு மாகமத்தி னிலக்கணந்தான் புகலில் எல்லையிலா வறிவுதொழி லனுக்கிரக னாகி யெவ்வுயிர்க்கு முயீராகி யீச்சைவெறுப் பின்றி அல்லினுடன் பகலுமிலா வரனருள்வாக் கியங்க எவையறியில் வேதசிவா கமங்க ளாமே.

பொழிப்புரை: மேற்கூறப்பட்ட அனுமானமானது கான் அறியும்படி அனுமானிப்பதாகிய சுவார்த்த அனுமானம் எனவும், ஏது முதலான ஐந்து உறப்புகளுடன் Ja lall சொல்முறையில் பிறர்க்கு **அறிவிப்பகாகிய** பரார்த்தானுமானம் எனவும் கிருவகைப்படும். **இவ்வாறு** கூறப்பட்டவைகளுக்கு எல்லாம் முறையே பொருந்தத் கக்கனவாக ஒவ்வொரு வகைக்கும் பொருளை விரீவாக அறிந்து கொள்க. பிரமாணம் எனச் சிறப்பித்துக் கூறப்படும் ஆகமத்தின் கிவக்கணத்தைக் கூறுமிடத்து-முற்றறிவ உடையவனாகவும் அனைத்தையும் <u>இயற்றுவோனாகவும்</u> அனைத்துயிர்க்கும் அனைத்தாலும் அருள் புரீவோனாகவும், அனைத்து ஆன்மாக்களுக்கும் உயிராகவும், விருப்பு வெறுப்பு முதலான இருமைகள் அற்றவனாகவம் கேவல சகல நிலைகள் **அற்றவனாகவும்** மேலான ஆப்தனாகவும் விளங்கும் சீவனீன் அருள்பொருந்திய வாக்கியங்களே அகமம். அத்தகைய சீவவாக்கியங்கள் கன்னவை என அறியமிடக்கு வேதங்களும் சீவாகமங்களும் ஆகும்.

அ.கை: மேல் அனுமானத்தின் குற்றமான ஏத்துவாபாச சொருபம் கூறுகின்றது.

28. அனுமானந் தனக்கடையுங் குற்ற முண்டிங் கறையுங்கா லசித்துனுடன் விருத்தனனை காந்தன் பீனுமுரைக்கு மனத்தியவ சாய னென்றும் பேசியிடில் வாதிதமாம் விடய னென்றும் மனுமேலும் விபரீதந் திட்டாந்த விரோத மறுதலையோன் பழிக்கத்தன் றோல்வியெனு மாறும் எனுமிவற்றி னிலக்கணங்க ளுதாரணங்க ளெல்லா மெணிவிரீத்துப் பொருளுரைப்ப ரியல்பீ னோரே.

பொழிப்புரை: அனுமான முறையில் நேரும் குற்றங்கள் அசித்தம், விருத்தம், அனைகாந்தம், அனத்தியவசாயம், பாதித விடயம், என ஐந்து வகைப்படும், மேலும் பொருந்த வரும் விபரியயச் சொல் என்றும் திருட்டாந்தாபாசம் என்றும், பிரதிவாதியாக உள்ளோன் நிந்திக்க வாய்ப்பு ஏற்படுத்திப் பழிக்கு துளாகும் நிக்கிரகத்தானம் என்றும் உள்ளவை இந்த அனுமான முறையில் நேரும் குற்றங்களாகும். இவற்றின் இலக்கணப் பிரமாணங்களையெல்லாம் ஆய்ந்தறிந்து விரிவாகவும் வீளக்கமாகவும் நல்லியல்புடைய சான்றோர் பொருள் உணர்ந்து உரைப்பார்கள்.

அ.கை: மேல் மோட்ச ஏதுவாகச்சொல்லப்பட்ட பதிபசு பாசங்களில் பதிக்கு ஸ்வரூபடுலக்கணமென்றும் தடத்த இலக்கணமென்றும் இருவகைப்படும். அவற்றுள் ஸ்வரூப இலக்கணம் கூறுகின்றது.

29. அறிவரிதாய்ச் சச்சிதா னந்த மாகி
யகண்டமாய் நித்தியமா யனாதி யாகிப்
பொறிகரணங் குறிகுணங்கள் விகார மின்றாய்ப்
பூரணமா யொப்பிலதா யமல மாகிச்
செறிவரிதாய் மிகச்சிறிதாய்ப் பெரிது மாகிச்
சித்தசித்தா யுள்ளதனைச் சேட்டித் தொன்றாய்ப்
பிறிவிலதாய்ப் பேரொளியாய்ப் பெண்ணலியா ணன்றாய்ப்
பெறும்பொருளாம் பதிசொருபம் பேசுங் காலே.

பொழிப்புரை: பதியின் சொருப இலக்கணத்தைக் கூறுமிடத்தே எப்பொழுகும் உள்ளதான சத்தும், நிர்வீகல்ப ஞானவடிவான சீத்தும் துக்கம் கலவாத <u>காயசுகமும் என சச்சீதானந்த மயமாக வீளங்குவது, பாசஞானத்தாலும்</u> பசுஞானத்தாலும் அறியப்படாதது, காலக்காலம் **இ**டக்காலம் கூறுபடுத்தப்படாதது, எப்பொழுதும் அழிவற்றது, ஒரு குறிப்பிட்ட காலத்தில் தோன்றியது என்று கூற இயலாமல் அனாதியாகவே உள்ளது, என்னும் அனுபவ வீஷயம், ஞான-கர்ம இந்திரியங்கள், உட்கருவீகள், குறிகள், முக்குணச்சேர்க்கை, மாறுபாடு ஆகிய இவைகள் இல்லாதது, எங்கும் பரிபூரணமாக நிறைந்திருப்பது, ஒப்பற்றது, இயல்பாகவே ஆணவம் முதலான பாசத்தொடர்பு அற்றது, உரிய பக்குவம் நேர்ந்தபோது பராசக்கி யோகத்தால் அன்றி வேறுவீதத்தால் பொருந்துவதற்கு (கூடுவதற்கு) அரியது, அணுவுக்கும் அணுவாய் நுண்மையாய் வீளங்குவது, வியாபிப்பதால், பெரியனவற்றுக்கு எல்லாம் பெரியது. சீக்காகிய ஆன்மாவையும் அசித்தாகிய பிரபஞ்சத்தையும் தன் கிருப்பு மாத்திரத்தால் **இயக்கவல்ல தனித்த முதற்பொருளாக இருப்பது: அறிவில் பொருள்கள்,** அறிவுடைப் பொருள்கள் ஆகியவற்றுடன் பிரிப்பின்றி வேறற வீளங்குவது, பேரொளி மயமானது, ஆண், பெண், அலி எனும் முவகைப் பகுப்புகளுள் அடங்காதது, பரிபக்குவ காலத்தில் அடையத்தக்க பொருளாக இருப்பது.

அ.கை: குப்படிப்பட்ட அந்தப்பொருள் சத்தேயன்ற அசத்தன்று, சுவானுபவவேத்தியமென்பது கூறுகின்றது.

80. மோகமற்றிவ் வுரைவாக்கு மனவுணர்வுக் கெட்டா முதல்வனுள னென்றலென மொழியாக் கொண்ணீ யாகமத்தாற் பதியுளனென் றறிந்தோ மேலு மனுமானத் தாலுமங்ங னுணர்ந்து முத்தித் தாகமுற்றுச் சற்குருவை யடைந்து பாசந் தனைநீங்கிச் சச்சிதா னந்த மான போகமுற்றே யேகமிரண் டென்ன வொண்ணாப் புணர்ச்சியும்பெற் றோமதனாற் பொய்யலவப் பொருளே.

பொழிப்புரை: "இவ்வாறு வாக்கிற்கும் மனத்துக்கும் எட்டாத ஒரு பொருள் உண்டு எனக் கூறுவது, வெறும் மோக மயக்கமே." - என்று நீ கூறாதே. வேத, சீவாகமங்களால் உலகமுதல்வன் உளன் என்று, தெளிவாக அறிந்து உள்ளோம். மேலும் காரிய ஏதுவால் கர்த்தா ஒருவன் உண்டு எனும் அனுமானத்தாலும் உணர்ந்தோம், இவ்வாறு உணர்ந்ததால் வீடுபேற்றில் வேட்கை கொண்டு, ஞான ஆசாரியரை அடைந்து ஆணவம் முதலான பாசங்களிலிருந்து நீங்கி, சச்சீதானந்த வடிவான மேலான போகத்தைப் பொருந்தி, ஒன்று எனவும் இரண்டு எனவும் கூற இடம் இல்லாத வகையில் இணைப்பையும் பெற்றோம். எனவே அந்தப் பொருள் பொய்யன்று.

அ. கை: மேல் தடத்த விலக்கணம் கூறுகின்றது.

81. மந்திரமே தனுவான சதாசி வேசர் மகேசருருத் திரர்திருமால் மலரோன் முர்த்தி யைந்தினையு மதிட்டிக்கே சிருட்டி யாதி யைந்தொழிலு மவர்களைக்கொண் டாக்கி யென்றும் பந்தமிலா மெய்ஞ்ஞான வடிவே யாகிப் பரமறநின் றிடல்தடத்தப் பரிச தாகும் இந்தவிறை யேனுகை மியல்பே யென்னி லேதுமுத லானவைமே லியம்பக் கேளே.

பொழிப்புரை: ஈசானம் முதலான ஐந்து மந்திரங்களையே திருமேனியாகக் கொண்டுள்ள சதாசிவப் பெருமான், மகேசுவரர், ருத்திரர், திருமால், பிரம்மா ஆகிய ஐந்து முர்த்திகளையும் இடமாகக் கொண்டு படைத்தல், காத்தல்,

டுக்கல், மறைத்தல், அருளல் எனும் ஐந்தொழில்களையும் அவர்கள் (முலம் மறைப்பற்றுள்ள நடத்தி, எப்பொழுகும் ஞானமே திருமேனியாகப் பிரபஞ்சத்திற்கு அப்பாற்பட்டதாகவும் பற்றற்றும் விளங்குவது தடத்தமாக நிற்கும் பதிப்பொருளின் இயல்பாம். "தித்தகைய திந்த முதல்வன் (கர்த்தா) உண்டு என்பது எதற்காக? பிரபஞ்சம் என்றும் நித்தியமாக இயல்பாகவே உள்ளது." எனக்கூறினால், உண்மை அன்று. **अका** Saft. वका முதலானவற்றால் கூற இருப்பதைக் கருத்துடன் கேட்க.

**அ.கை:** மேல் பிரபஞ்சம் காரியமாகையால் கருத்தாவையுடைய**தென்று** கூறுகின்றது.

82. கடபடங்கள் முதலான வுருவுக் கெல்லாங் காரியகர்த் தாத்தனைநாங் காண்கை யாலே சடமதுவாய் உருவமுமாய்த் தரணி யோடுந் தனுவாதி தோன்றிநின்றே யழிதல் தன்னால் திடமுடைய மெய்ஞ்ஞானச் செயல்க ளுண்டாய்ச் சித்தசித்தெல் லாத்தினையுஞ் சேட்டிப் பித்தே உடனுகுவாய் நின்றுயிரின் தன்மை தன்பா லுறாதொருவ னுலகாக்க வுளனென் றோரே.

பொழிப்புரை: பானை, அடை முதலானவற்றுக்கெல்லாம், அவற்றைச் செய்யும் கர்த்தாவாக முறையே குயவன், நெய்வோன் முதலானோரை நாம் கண்கூடாகக் காண்பதாலும், சடமாகவும் வடிவுடையதாகவும் தோன்றும் தனு, கரணம், புவனம், போகங்கள் ஆகிய இவை படைப்பு, நிலைபேறு, அழிவு ஆகியவற்றுக்கு உட்பட்டு அழிவதாலும் - உறுதிப்பாடுமிக்க முற்றறிவு உடையவனாகவும், முகலான குணங்கள் அறிவடைப்பிரிவில் ஆன்மாக்கள் **அ**றிவிலாப்பிரிவில் சேரும் பிரபக்சங்கள் அகியவற்றைப் செயற்படுத்துபவனாகவும், எள்ளுக்குள் எண்ணெய் போன்று உடனாக நீன்று ஆன்மாக்களின் இன்பம் துன்பம் மோகம் ஆகியவை தன்**னிடத்துப்** வீளங்குபவனாகவும் பொருந்தாத வகையில் இருந்து பிரபஞ்சத்தை உண்டாக்க ஒரு முதல்வன் வேண்டும்.

**அ.கை:** மேல் தேக இந்திரிய குண நாமமில்லாதவனுக்குக் கர்த்திருத்**துவம்** கூடாதென்னக் காலாதிகளுக்குப் போலக் கர்த்திருத்துவங்கூடும் என்பது கூறுகின்றது. 2.ருவாதி குணங்கிரீயை யொன்று மில்லா னுலகாக்கு மாறெங்ங னெனினுரைப்போ முணர்நீ தருவானோர் காயாதி காயவா னென்னிற் றானவற்குத் தனுவாதி தருவான் வேண்டும் வருமாறிவ் வாறவத்தை முடிவின் றாகும் வாய்மையினாற் காலந்தான் வடிவின் றாகித் திரீகாலத் துற்பத்தி திதிநா சத்தைத் தெரிவித்தல் போலாகுஞ் சிவன்செயலுந் கேரே.

பொழிப்புரை: உடல், கருவிகள், கரணங்கள், குணம், பெயர் - இவற்றுள் ஒன்றும் கில்லாத பதி பிரபஞ்சத்தை உண்டாக்கும் முறை எப்படி என அவன் உலகைப் படைக்கும் முறைமையைக் கூறுவோம். உணர்ந்துகொள். தனு, கரண, புவன, போகங்களைத் தரும் முதல்வன், கேகக்கை உடையவன் எனில், **அவனுக்கு**த் தேகம், வ்யிக் எக முதலானவற்றைக் கொடுக்க வேறு ஒரு தேகியாகிய முதல்வன் வேண்டும். திவ்வாறு நோக்கினால் எல்லை தில்லை என்பதாகிய அனவத்தை எனும் குற்றம் பொருந்தும். காலமானது உருவம் (தேகம்) அற்று கிருந்தாலும் செல்காலம், நிகழ்காலம், வரும்காலம் எனும் (முன்று காலங்களில் இன்ன காலத்தில் இது தோன்றவேண்டும் இது நிலைக்கும், இது அழியும் எனச் செயல்களைச் செய்வது போன்று சிவனும், உருவமற்றவனாயினும் படைத்தல் முதலான செயல்களைச் செய்வார்.

**அ.கை:** மேல் சிவனுக்குச் சன்னிதிமாத்திர கர்த்திருத்துவம் கூறுகின்றது.

காலம்போல் வடிவிலதா யுருவாதி யாக்கிக் காயவனல் போல்வினையின் கணங்கள் தம்மை ஏலவே பாகமுறச் செய்து காயத் தெழிற்கிரியை யான்மாக்க எியற்றல் தன்னைப் போலவே சராசரங்க டம்மு ணின்று புரீந்திடுவன் பிரேரகத்தைப் புனிதன் றானுஞ் சீலமோ திரிவில்லை கதிரோன் முன்னர்ச் செய்திகம லாதிகள்போற் றெரீந்து கொள்ளே.

பொழிப்புரை: இந்தக் காலத்தைப் போன்று உருவம் அற்று உடல்முதலானவற்றை உண்டாக்கி, உதரத்தீ போன்று உருவம் அற்று புண்ணிய - பாவ மயமான கன்மத்திரட்சியை முறையே இன்பத்திற்கும் துன்பத்திற்கும் காரணமாகச் செய்து, உரிய ஆன்மாவைப் பொருந்தச் செய்து, ஆன்மா உருவமற்று இருந்தாலும் தனது தேகத்தில் பொருத்தமான கால்அசைவு, கை அசைவு முதலானவற்றைச் போன்று இயங்காப்பொருள் - இயங்கும் பொருளாய், சித்து எனவும் அசித்து எனவுமாக உள்ள பிரபஞ்சத்தோடு பின்னமற கணைந்து நின்று தனது சமவாய சக்தியால் இயங்கச்செய்து, நின்மலனாகிய சீவன் ஐந்தொழிலைச் செய்வார். திவ்வாறு செய்வதால் அவன் வீகாரியாக ஆவதில்லை. ஏனெனில் அவனது செயற்பாடு சன்னீதி மாத்திரச் செயற்பாடு. சூரியனீன் சன்னீதி மாத்திரத்தில் காமணா மலர்தல், ஆம்பல் குவிகல். Com இளகுதல், சூரியகாந்தக்கல் அக்னியை உயிழ்தல் வெண்ணெய் செயல்கள் நடைபெறுவது போல் சீவனின் சன்னிகி மாத்திரத்தில் ஐந்தொழில்களும் நடைபெறும்.

அ.கை: மேல் ஆதிசிருட்டியில் நின்மலனாகிய சீவன் அன்னியமாகி விந்து, மோகினி, மான் என்னும் உபாதானத்திரயங்களில் தனது சமவாய சத்தியால் தனுவாதியை உண்டாக்குவரென்பது கூறுகின்றது.

35. அன்னியமா யனைத்துயிர்க்கு மமலதையாற் சீவனன்றா னனைத்தினையும் வியாபீக்கு மதனாற்றா றதுவாய்ப் பின்னமற நின்றுயிரின் றன்மைதனக் கின்றாய்ப் பெறுவிப்பன் வினைக்கிடாய்ப் பிறிவிலதாஞ் சத்தி தன்னையோர் கரணமாய் மாயைதனி லுயிர்க்குத் தனுவாதி நான்கினையுந் தானென்போ லென்னில் மன்னியிடக் காற்றதுதான் விசையுடனே கடற்பால் வந்துதிக்குந் திரையாதி யாறுபோல் மதியே.

பொழிப்பரை: **அதிசிருஷ்டியாகிய** முதல்படைப்பில், மலமறைப்படைய அனைத்து உயிர்களுக்காகவும், நின்மலனாக இருப்பதால் அன்னியமாகவும் எள்ளுக்குள் எண்ணெய் போன்று வியாபித்து வேறு அற்றவனாகவும் விளங்கும் சீவன், வேறற நின்று, ஆன்மாவின் தன்மை கில்லாதவனாய், அவரவர்களின் கன்ம பக்குவத்துக்கு ஈடாக, விந்து, மோகினி, மான் எனும் முதற்காரணங்கள் (முன்றிலும், ஒப்பற்ற தனது காரணமாகிய கலக்கிக் கூடிநின்ற அளவில் ஆன்மாக்களுக்கு உடல் முதலானவை உண்டாகும்படி சன்னிதி மாத்திரத்தால் செய்வர். இவ்வாறு எதுபோலும் எனில், காற்று கடலில் வேகமாக மோதி நீரில் கூடிநின்ற அளவீல் நுரை, திரை முதலானவை உண்டாவது போலும். அகையால் தேகம் முதலான சார்புகள் அற்றுள்ள சக்தனாகிய சீவனே ஆதிகர்த்தா என ஆய்ந்துணர்ந்து கொள்.

அ. கை: மேல் மாயாகன்மங்களுக்கு அன்னயோன்னியாசிரய தோஷம் என்னும் சங்காபரிகாரம் கூறுகின்றது.

86. இருவினைகட் கீடாகத் தனுவாதி யிறைவ விசைத்திடுவன் மாயையிலென் நீர்வினைக ளெல்லாம் வருவதுவு மனமாதி மாயாகா ரியத்தான் மற்றிவற்றுள் முன்னாக மருவியதே தென்னில் இருவாத ஞானத்தே யீச்சைதொழி லொக்க வுள்ளதா லனாதியா லுடன்டமாயை வினைகள் கருவாகி யதனாலே சகச மாகிக் காரியமும் பயன்களுமாங் கருதிக் காணே.

பொழிப்புரை: "மாயையில் புண்ணிய – பாப மயமான கன்மத்துக்கு ஈடாக உடல் முதலானவற்றை கிறைவன் உண்டாக்குவன்" எனக் கூறினீர். டுது எப்படிப்பொருந்தும்? கன்மங்கள் தோன்றுவதெல்லாம் மாயாகாரியமாகிய உடல் ஆகியவற்றால் வாக்கு, அன்றோ? உடல், பொறிகள் சூகியவை உண்டாக வீனை காரணம். வீனைப்பயன் உண்டாக உடல், பொறிகள் ஆகியவை காரணம் என ஒன்றையொன்று பற்றுதல் எனும் குற்றம் டுங்கே பொருந்துகிறது அன்றோ? இவற்றுள், முதலில் தோன்றியது எது? டுவ்வாறு கேட்டால், ஆன்ம சொருபத்தை நீங்காத ஞானத்தில், டுச்சை, செயல் ஆகியவற்றில் ஆணவம், கன்மம், மாயை எனும் மும்மலங்களும் அனாதிகாலம் தொட்டே கூடியுள்ளதால், மாயையுடன், புண்ணிய பாப காரணம் கருக்கொண்டு உடன்தோன்றியதாகவே முலகன்மத்தின் காரியமான புண்ணிய பாப ரூபமான காரிய கன்மத்தையும், பயன்களான மாயாகாரியமான மனம் முதலானவற்றையும் சீந்தித்து அறி.

அ.கை: மேல் பசு விலக்கணம் கூறுகின்றது.

37. பசுக்களுக்குப் பொதுவென்றுந் தன்னியல்ப தென்றும் பகருமீ ரீலக்கணமுண் டதிற்பொதுவைப் பகரீல் நசித்திடா ஞானத்தை யாணவத்தாற் றடுக்க நலந்திங்கை யுணராதே நானாகா ரதையாம் புசிப்பீன்றி நித்தமா பெண்ணிலதாய் விபுவாய்ப் பொருந்தியது தானாகிப் புந்திமுத லின்றாய் வசிப்பதுமாய் மாயையிலே கலைமுதல்க ளாகி வந்ததுதா னாணவத்தின் மறைப்பொதுக்கச் சிறிதே.

ஆன்மாக்களுக்குரிய கலக்கணம் சாதாரணம் (பொகுு) அசாகாரணம் எனவம் (கன்னியல்பு, சொகபம்) எனவம் **தாண்டுவகையாக** உண்டு. இவற்றுள் பொது இலக்கணம் என்பது அழிவற்றதாகிய விருத்தி தானத்தைச் சிவசக்தி ஆணவத்தால் தடுக்க, **அனாகியாகவே** அறியாமையால் குழப்பட்டுள்ளதால் நன்மை தீமைகளை உணாமல். பற்பல வகைப்பட்ட போகநுகர்ச்சிகள் கில்லாமல். எண்ணற்றது வீளங்குவது, அழிவற்றது, (அன்மாக்கள் அனேகம்). வீயாபகத் தன்மை உடையது, எந்தப்பொருளுடன் கூடினாலும் அந்தப் LDULIDIT 85 ഖിണപ്പ്രക്രഖക്വം பக்கி முகலான கக்குவங்களின் கொடர்பற்றது, அகத்தமாயையில் கிருப்பு உடையது, அகத்தமாயையின் முதல்நிலை வெளிப்பாடுகளான கலை முதலான தத்துவங்கள் கணைந்து ஆணவமறைப்பைச் சிறிதே விலக்கும் போது

அ.கை: மேலும் அதற்கோர் புறனடை.

38. ஞானமுட னீச்சைதொழி னண்ணியிட வதனா னானாபோ கங்களையு நாடியே நானென் மானமதா லிருவினையும் வளர்ந்நிடவே யதனால் வானமொடு பூமிகீழ் மருவிப் போந்தே ஈனமுறத் திரீகாலத் திருவினையு மொக்க விறைசத்தி பதிந்தபோ திறைகுருவாய் வந்தே தானவனாம் படிசெய்யத் தத்துவங்கள் வினைக டமோமயமு நீங்கியிடத் தற்சீவமாந் தானே.

பொழிப்புரை: ஞானத்துடன் டூச்சையும் செயலும் பொருந்தப்பெற, அவ்வாறு பொருந்தியதால் பல வீதமான போகப் பேறுகளையும் கருதி, யான், எனது எனும் அபிமானத்தால் நன்மை தீமை வடிவான புண்ணியமும் பாவமும் வளர்ச்சிபெற, அந்தப் புண்ணிய பாவங்களால் துறக்கம், பூமி, நரகம் என்பவைகளில் பொருந்தித் தோன்றி மேலும் மேலும் குற்றம் செறிய மேலும் கிழுமாகப் பிறவீயெடுத்து அலைச்சல்கொள்ளும் அக்காலத்தே: புண்ணிய பாவப்பயன்கள் சமப்பட்டு நிற்க சீவனின், திருவருட்சக்தி பதிந்தபோது இறைவனே குருவடிவாக எதிர்படவந்து பாசத்தை நீக்கித் தான் ஆகவே வீளங்குமாறு செய்ய, சுத்தம் அசுத்தம், கலப்பு என உள்ள முவகைத் தத்துவங்கள்மயமான மாயையும் புண்ணிய பாவ மயமான கண்மமும், அஞ்ஞான வடிவாகிய ஆணவமும் ஆகிய மும்மலங்களும் நீங்கி

நிற்க, 'தத்' எனும் சொல்லுக்குப் பொருளான சச்சீதானந்த சீவமயமாக வீளங்கி நிற்பது ஆன்மா.

**ூ. கை:** மேல் திந்த ஆன்மாக்களுக்கு **அவத்தை** முன்றாமென்பது கூறுகின்றது.

89. அவத்தைகே வலசகல சுத்தமென முன்றா யடையுமா ணவமாயை யருட்சத்தி யதனால் இவற்றுட்கே வலமுயிர்க்குச் சகச மாகு மிறைவன்றான் மாயையினிற் கலாதிகளை யிசைக்கப் பவத்துவக்காஞ் சகலமா மிருவினையு மொத்த பருவத்தே பராசத்தி பதிந்தருளி னாலே சீவத்துடனா மதுசுத்தஞ் செப்பியவிம் முன்றுந் கேருங்கா லைவைந்தாய் முவைந்தாய்த் திகழும்.

பொழிப்புரை: ஆன்மாவின் நிலைகள் கேவலம், சகலம், சுத்தம் மென்றாகும். கிவற்றுள் கேவல அவத்தை ஆணவத்தாலும், சகல அவத்தை மாயையாலம். கக்க ூவக்கை அருட்சக்கியாலம் ஆன்மாவுக்குப் பொருந்தும். கம்(மன்று அவத்தைகளுள் கேவல அவத்தை உடன் தோன்றியதாய் (சகசமாய்) அன்மாக்களுக்கு அனாதியாகவே பொருந்தியுள்ளதாகும். சீவன் தனது சக்தியால் மாயையில் உண்டாக்கிய கலை முதலான தத்துவங்களை ஆன்மாக்களுக்குக் கூட்டிய காலத்தில் பிறப்புக்கும் கிறப்புக்கும் காரணமாக சகல அவத்தை பொருந்தும். புண்ணிய - பாபங்கள் சமப்பட்டு நிற்க, அந்த நிலையில் சிவனின் திருவருட் சக்தி காலத்தில் அருளால் சிவத்துடன் இணைந்து **தேரண்ட றநின்று** சீவமாய் வீளங்கும் நிலை சுத்த அவத்தை. இவ்வாறு சொல்லப்பட்ட (முன்று அவத்தைகளையும் நன்கு ஆராய்ந்து அறியும் பொழுது ஒவ்வொன்றும் ஐவகைப்பட்டு நிற்க, அவத்தைகள் பதினைந்து என பேதப்பட்டு வீளங்கும்.

இ.ணை: பசுக்களுக்கு சாதாரணவிலக்கணம் கூறி மேல் சூசாதாரணஇலக்கணத்தில் சகலரிலக்கணம் கூறுகின்றது.

40. இனிச்சகல ரிலக்கணந்தா னாண வத்தோ டிருவினைகள் மாயேய மிசைந்து போகம் உனிப்பலவும் பிராகிருத தேகந் தன்னை யுற்றவத்தை யைந்தினையும் உடைத்தாய் நாளும் சனித்திறந்து தேவருடன் மனிதர் நாகர் தானவாதி சராசரங்கள் யோனி பேத மனைத்தினிலும் வீனைக்கீடாய்ச் சுழன்று முத்தி யடைவரிரு வீனையொப்பீ ணருட்குருவி னாலே.

பொழிப்புரை: சகலர், பிரளயாகலர், விஞ்ஞானகலர் नजा முவகைப்பட்டு மிக்கும் அன்மாக்களுள் சகலர் இலக்கணமாவது 1-அணவத்தால் கடைப்பட்ட கானம். திச்சை, செயல் குவற்றை உடையவர்களாய். ஞானமும் செயலும் ஒரளவு விளக்கம் பெறும் பொருட்டாக மாயாகாரியமான கலை முதலான தத்துவப் பிணைப்பு உடையவர்களாய், இன்ப துன்ப நுகர்ச்சிக்காக வினைப்பயன் ஏற்றுள்ளவர்களாய், பற்பலவகையான போகப் பேறுகளை வீரும்பி பிரகிருதிமயமான நுண்ணுடலுடனும் பரு உடலானம் வீழிப்பு முகலான 经重要 அவத்தைகளை உடையவர்களாய். எப்பொழுதும் பிறப்பையும் இறப்பையும் அடைபவர்களாய், வீனப்பயணக்க ஈடாகத் தேவர், மானிடர், நாகர், அகரர் முதலானோர், விலங்கு, பறவை முதலான தியங்கியல் வகைகள், மரம் முதலான அசையா வகைகள் என உள்ள எண்பத்து நான்கு நூறாயிரம் பிறவீவகைகளிலும் சுழன்று, கிறுதியீல் லப்பு ஏற்பட்ட காலத்தில் ஞானகுருவின் கருணையாலே வீடுபேற்றை அடைபவர்கள். இத்தகையோர் சகலர்.

அ.கை: மேல் பிரளயாகலர் இலக்கணம் கூறுகின்றது.

41. மண்ணாதி மானாந்தத் துள்ளவீரு வினைகள் மாயும்வகை புசித்தாதல் மாதவத்தா லாதல் புண்ணியமாந் தீர்த்தங்க ளாடியதா னூலிற் புகன்றபடி பரிகாரம் புரிதலினாற் குருவால் நண்ணுமிரு கலைசோதித் திடுதலினா லாத னாசமுற முதற்கலைக ளிரண்டின்வினை நன்றாப் பெண்ணொருபா கன்னருளாற் கலாதிகடம் வசமாய்ப் பெற்றிருப்போர் பிரளயா கலரென்னப் பெறுமே.

பொழிப்புரை: பிருகிவி முதல் பிரகிருகி வரையில் Ohon . அகத்த அத்துவாவிலுள்ள இருவினைப் பயன்களை, அவை நீங்கும் வகையில் அனுபவீத்தலினாலாவது, **White** கூவுச் செயலாலாவது, பண்ணிய தீர்த்தங்களில் ஆடியதனாலாவது, நூல்களில் கூறப்பட்டுள்ள வண்ணம் பிராயச்சித்த செயல்களைச் செய்ததனாலாவது, ஆன்மாவைப் பிணித்துள்ள ஐங்கலைகளுள் முதற்கலைகளான நிவிர்த்தி, பிரதிட்டை எனும் திரண்டு கலைகளும் கூரன குருவால் கூயமை செய்யப்பட்டதனாலாவது,

முதற்கலைகளாகிய நிவிர்த்தி, பிரதிட்டை எனும் திரண்டிலும் உள்ள கன்மங்கள் அடியோடு நீங்க, உமையொடு பாகனான சிவனின் அருளால் கலை முதலான தத்துவங்களைத் தம்வயப்படுத்தித் தம் ஆற்றலுக்குள் வைத்திருக்கப் பெற்றவர்கள் பிரளயாகலர் எனக் கூறப்படுவார்கள்.

அ.கை: மேல் வீஞ்ஞான கேவலர் கிலக்கணம் கூறுகின்றது.

42. சன்னியாசத் தால்யோக சாதனையாற் றவத்தால் சற்குருவால் முக்கலையிற் சாரும்வினை யணைத்தும் மன்னாது சோதனைசெய் திடுதலினா லாதல் மாயவிரு வினையணைத்து மாயையு நீங் கிடவே இன்னாத வாணவத்தாற் றடைப்பட்ட ஞான வியல்பினரா யறிவின்றி யிருந்துமல பாகத் தந்நாளி லரனருளால் முத்தியினை யடைவா ரறியிலிது விஞ்ஞான கலரதிலக் கணமாம்.

பொழிப்புரை: குறவு நெறியீனாலாவது, Сштъ சாதனங்களாலாவது, தவச்செயலாலாவது, ஞானகுருவால் நிவீர்த்தி, பிரதிட்டை, வீத்தை எனும் பொருந்தும் கன்மங்கள் கலைகளில் எல்லாம். மேன்மேலும் போகப்பேற்றுக்குக் காரணமாகாமல் தூய்மைசெய்யப்படுவதாலாவது, ஆகிய இவற்றுள் ஒன்றால் **இருவினைப்பயன்கள்** முழுவகுமாக மாயைப்பிணிப்பும் அறவே நீங்கி நிற்க, மாயையும் கன்மமும் நீங்கினாலும் நீங்காததாகிய கொடிய ஆணவமலத்தால் **தடைசெய்யப்பட்ட** <u>இயல்பை உடையவர்களாய்,</u> ஞானமற்று கிருந்து, மலபரிபாகம் காலத்தில் சிவனால் அனுக்கிரகிக்கப்பட்டு தூய அத்துவாவை அடைந்து, அபர முக்தர்களாக கிருந்து இறுதியில் வீடுபேற்றை அடைபவர்கள். வீஞ்ஞானகலான் இலக்கணம் இங்ஙனமாகும்.

அ.கை: மேல் சீவனுக்கும் பிரபஞ்சத்துக்கும் அன்னியமாக எண்ணிறந்த ஆன்மாக்கள் உண்டென்பது கூறுகின்றது.

48. ஈசனையு முலகினையு மன்றி வேறே யெண்ணிலுயி ருண்டென்ப தெவ்வா றென்னில் மாசதனாற் சிற்றறிவாய் வினைகள் செய்து வரம்பிகந்த தேகங்கள் மன்னி வேறாய் ஏசீயே நீநானென் றியம்ப லாலு மெய்துசுக துக்கத்தின் பேதத் தாலும் தேசறிவுஞ் சிற்றறிவு மாத லாலுஞ் சிற்றுயிர்க னேகமாந் தேரி லின்னும்.

பொழிப்புரை: சீத்துப்பொருளாம் சீவத்தையும் அசீத்துப் பொருளாம் பிரபஞ்சத்தையும் அல்லாமல், வேறாக எண்ணிறந்த ஆன்மாக்கள் உள்ளன สมันเล என்று வினவில், ஆணவம் முதலான தளைகளுடன் கூடியிருப்பதால் சிற்றறிவு உடையனவாகி நல்வினை **தீவினைகளைச் செய்து** எண்ணற்ற உடல்களில் பொருந்தி, வெவ்வேறாக நின்று பழித்துக் கூறி 'நீ' என்றும் 'நான்' என்றும் பேசுவதாலும், ஒருவனுக்கு <mark>கின்பமாகவும் வேறு</mark> நைவனுக்குத் துன்பமாகவும் பொருந்தும் இன்ப குன்ப வெவ்வேறுபட வருவதாலும் ஒருவனுக்கு அதிக அறிவும் மற்று ஒருவனுக்குச் சிற்றறிவும் என பேதப்பட்டு நிகழ்வதாலும், பிரபஞ்சத்துக்கும் சீவ<mark>த்</mark>துக்கும் வேறாக எண்ணிறந்த ஆன்மாக்கள் உண்டு. மேலும் ஆய்ந்தால் நோக்கத் தக்கது ஒன்று உண்டு.

**அ.கை:** மேலும் அதற்கு ஒரு புறனடை.

44. மண்ணாதி யாக்கியதிங் காருக் காக மற்றதற்கே யெனிற்சடமா மன்றியுமா நிலமேல் உண்ணாது தன்னைத்தா னொருபொருளு மிறைக்கே யுறுமென்னிற் பூரணனா லுண்டிடவேண் டுவதில் நண்ணாதிங் கெவர்க்குமரன் வீளையாட்டே யென்னின் ஞானவுரு வோன்பயனை நாடாது புரியான் எண்ணாது நீயுரைத்தாய் பரிசேடத் தாலே யெண்ணிலுயி ரிருவினையா லிறைபுரிவா னென்னே.

பொழிப்புரை: சிவன், பிருதிவி முதலான பிரபஞ்சத்தை உண்டாக்கியது யாருக்காக? பிரபஞ்சத்துக்காகவே எனில், அந்தப் பிரபஞ்சம் சடப்பொருள் ஆகையாலும், பிரபஞ்சத்தில் ஒருபொருளும் தன்னைத் தானே புசித்துக்கொள்ளாது ஆகையாலும் பிரபஞ்சத்துக்கொக அன்று. தனது புசிப்பீற்காகச் சிவன் பிரபஞ்சத்தைப் படைத்துக்கொண்டான் எனில், பரிபூரணனாய் நித்திய நிறைவு (திருப்தி) உடையவனாய் விளங்கும் சிவனுக்குப் 'புசிப்பு' என்பது இல்லை. எனவே சிவன் தனக்காகப் படைத்துக் கொண்டது என்பதும் பொருந்தாது. சிவன் விளையாட்டு (லீலை) நிமீத்தமாக எவர்க்கும் உதவாது உள்ள உலகைப் படைத்தான் எனில், முற்றறிவே வடிவான அவன், ஆய்ந்து நோக்காமல் செயலைச் செய்யமாட்டான். ஆகையால் நீ

இவ்வாலு ஆராய்ந்து பார்க்காமல் கூறிவீட்டாய். எனவே பாரீசேட அனுமானப் பிரமாணத்தால் சீவனுக்கும் பிரபஞ்சத்துக்கும் அன்னியமாக எண்ணிறந்த ஆன்மாக்கள் உள்ளன என்பது உறுதியாகிறது. ஆன்மாக்களின் கன்மத்துக்கு ஈடாக சீவன் பிரபஞ்சத்தை ஆன்மாக்களின் நிமித்தம் உண்டாக்குவான் என நுனித்து அறிக.

ூதலினா லகினுக்குஞ் சீவனுக்கும் வேறா யனேகமுயீ ருளதென்றே யனுமானத் தாலும் ஓதியீடு மாகமத்தி னாலுமுயீர் சீத்த முலகினையுஞ் சீவன்றனையு முணர்வதுமவ் வுயீரே பேதமற நின்றசீவன் நன்னையறி யாது பேதமைசெய் பாசங்கள் பேதமுமே வூரைப்பாம் போதமுற வுணர்ந்திருளைப் போக்கியருள் புணர்ந்து பொருவீலனு பூதியீனைப் பொருந்திடுதற் பொருட்டே.

பொழிப்புரை: ஆகையால் பிரபஞ்சத்துக்கும் சீவத்துக்கும் வேறாக அனுமானப் பிரமாணத்தாலம் ஆகமப் பிரமாணத்தாலும் ஆன்மாக்கள் உள்ளன என்பது உறுகியாகிறது. இவ்வாறு உள்ளனவாக ூறுத்\பீடப்பட்ட ் ஆன்மாக்களே சகல அவத்தையில் பிரபஞ்சத்தை அனுபவித்து, சுத்த அவத்தையில் சீவனோடு அணைபவராவர். இவ்வாறு ஆன்ம இலக்கணம் அறிந்து கொள்க. இனி சீவஞானம் பொருந்த, பாச டுயல்பு உணர்ந்து, பாசத்தை நீக்கி அருளொடு கூடி, ஒப்பற்ற சீவானந்த அனுபவம் பெறுதற் பொருட்டாக, ஆன்மாவுடன் சீவன் வேற்ற கருந்தாவும் சீவனைத் தெரியவொட்டாமல் ஆன்மாவை மறைத்திருக்கும் வகைகளுக்குரிய கிலக்கணத்தை கினிக் கூறுவோம்.

அ.கை: பாச இலக்கணம் பொதுவென்றும் சிறப்பென்றும் இருவகைத்தாகும், அவற்றுள் பொதுவீலக்கணம் மிகவும் சடமாய் ஆன்மஞான திரோதாயிகமாயிருக்கை, இந்தப்பாசம் ஆணவம், திரோதாயி, சுத்தமாயை, அசுத்தமாயை, கன்மம் என்று ஐவகைப்படும். இவ்வகையில் மேல் ஆணவத்திற்கும் திரோதாயிக்கும் இலக்கணம் கூறுகின்றது.

46. ஏகமா யணேகமாஞ் சத்தியுள தாகி யெண்ணிலுயிர் ஞானத்தைத் தடுப்ப தாகி மோகமுத லேழ்குணங்க ளுடைய தாகி முடிவிலாதா யணாதியுமாய் முத்தியுயிர்க் காகப் பாகமாம் படியாதி சத்தியது பண்ணப் படுவதுமாய்ப் பக்குவத்தை யடையுயிர்கள் பாலில் ஆகமா திகள்யாவு மடையாது முத்தி யடைவதற்குத் தானீங்கு மாணவமென் றறியே.

பொழிப்புரை: ஆன்மாக்கள் எண்ணிறந்தன எனினும் தான் ஒன்றேயாகி, எண்ணற்ற அன்மாக்களின் எண்ணற்ற ஞானசக்திகளையும் சக்திகளையும் முறையே அறிவது, செய்வது ஆகியவற்றைச் செய்யாதபடி தடுக்கும் எண்ணற்ற சக்திகளை தனக்கு உடையதாகி, மோகம், மதம், ராகம். விஷாகம். சோஷம். வைசீத்திரியம், ளர்வம் எனம் குணங்களை உடையதாகி, அழிவற்றதாய், அனாதியாகவே உள்ளதாய், ஆன்மாக்களுக்கு வீடுபேறு வாய்ப்பதற்காக ஆகிசக்கியால் பரியாகம் அடையச் செய்யப்படுவதும் அக், பக்குவக்கைப் பொருந்கிய ஆன்மாக்களிடத்தில், 2\_10 முதலான உபாதிகள் சேராதபடி, ஆன்மாக்கள் வீடுபேறு அடையும் நிமித்தம்தான் நீங்கி நிற்பது ஆணவமலம் என அறிக. ஆணவத்துக்கு பிரவிருத்தியும் நிவிருத்தியும் உண்டாகும் படி அதனைச் செலுத்தி இயக்கும் ஆதிசக்தியே திரோதான சக்தி எனப் பாசவகையுள் வைத்து எண்ணப்படும்.

அ.கை: மேல் எண்ணிறந்த ஆன்மாக்கள் ஞானேச்சாக்கிரீயைகளைத் தடுக்க ஆணவம் என்ற ஒன்று அங்கீகரிப்பானேனென்ன, வேண்டும் என்பது கூறுகின்றது.

47. ஏதுக்கா வாணவமுண் டென்ன வேண்டு மெனிலுயிர்கள் ஞானத்தைத் தடுப்பதொன்றிங் கிலையேல்

> மாதுக்க முறாவுயிர்க ளெவ்வறிவு மெல்லா வல்லமையுஞ் சுதந்திரமு மருவியிடும் பீறப்பாந் தீதுற்று வருந்தாது ஞானவுரு வாமாற் சீவன்போல வேநிற்குஞ் சீற்றறிவு மாகா கோதற்ற முத்தியென்ப தேதுவிடி லென்றே குறித்திடிலிவ் வாணவமாங் கூறுங் காலே.

பொழிப்புரை: எதற்காக கிப்படியொரு ஆணவமலம் உண்டு எனக் கூறவேண்டும் எனக் கேட்டால், ஆன்மாக்களின் எண்ணிறந்த ஞானகிரியா சக்திகளைத் தடுப்பதாக ஆணவம் என ஒன்று கில்லாது போனால், ஆன்மாக்கள் ஞானமே வடிவமாக நின்று சிவனைப் போலவே வீளங்கும்: பிறப்பு கிறப்பு ஆகிய துக்கங்களை அடைந்து வருந்தா, மிகவும் பெரிய துக்கங்களைப் பொருந்தா, சிற்றறிவு உடையனவாகவும் ஆகா: அனைத்தையும் அறிய வல்ல முற்றறிவுடைமை, அனைத்தையும் செய்யவல்ல ஆற்றல் உடைமை, சர்வ சுதந்திரம் முதலான சிவகுணங்களைப் பொருந்துவன ஆகும். (ஆனால் ஆன்மாக்கள் அவ்வாறு வீளங்குவதில்லை. எனவே ஆன்ம சக்தியைத் தடுக்கும் ஆணவமலம் உண்டு.) அன்றியும், ஒன்றிலிருந்து வீடுபட்டு நீங்குவதுதான் வீடுபேறு (மோட்சம்). எந்தப் பொருளிலிருந்து வீடுபட்டு ஆன்மா உபாதியற்ற வீடுபேறு அடைகிறது என ஆய்ந்தால் அந்தப்பொருள் ஆணவமலமே ஆகும்.

அ. கை: மேல் ஆதிசத்தியாகிய நிரோதானசத்தி ஆன்மஞானத்தைத் தடாதாகையால் ஆணவம் தடுக்குமென்பது கூறுகின்றது.

48. சாற்றியிடுந் திரோதான சத்தி தானே தடுத்திடுமான் மாவறிவை யென்னச் சாலும் போற்றுவதெ னாணவந்தான் றடுக்கு மென்றே புகன்றிடினி யவ்வாறு பொருந்தா தாகும் மாற்றலிலா மெய்ஞ்ஞான வடிவாஞ் சத்தி மறைத்தல்செயா தறிவறிவுக் காகா வாதை ஊற்றமிகு முணர்வதனை யுணர்வுதடா தென்று முணர்வினுக்குச் சடம்வாதை யாகுமென வுணரே.

பொழிப்புரை: "ஆன்மசக்தியை ஆணவம்தான் தடுக்கும் எனக் கூறுவது ஏன்? கூறப்படும் தீரோதான சக்தியே ஆன்ம ஞானத்தைத் தடுத்துநிற்கும் என்பது பொருந்துமே" என நீ கூறினால், அது பொருந்தாது. மாறுபாடு அடையாத சத்திய ஞான சொருபமாகிய சக்தி, மறைத்தல் எனும் செயலைச் செய்யாது ஞானத்துக்கு ஞானம் பகை ஆகாது. ஆகையால் மிகவும் வளர்ச்சி பெறும் ஞானத்தை ஞானம் தடுத்து நிற்காது. ஞானவீரோதியாகிய, சடப்பொருளாகிய ஆணவமலமே ஆகும் என அறிவாயாக.

**ூ.கை:** புண்ணிய பாபாத்மகமான கன்மமும் ஆன்மஞானத்தைத் தடாதென்பது கூறுகின்றது.

49. பாவமே யிருள்வடிவாய் மறைக்குமுயி ரறிவைப் பண்ணியிடும் புண்ணியந்தான் வெளியுருவாய் விளக்கும் ஆவதனா லிருவினையே யுயிரறிவை மறைத்து மறியாமை தனைநீத்து மடைந்துநிற்கு மென்னில் மேவலுறு மிருவினையு மருவியற்ற லாலே விளைந்திடுமவ் வினைப்பயனும் வினவிலறி வாலே ஏவமுற வேபுசிக்கு மாதலினா லென்று மிருவினைக டடையாகா வுயிரறிவுக் கென்னே.

பொழிப்புரை: நல்வினை தீவினை மயமானது கன்மம். தீவினை அஞ்ஞான வடிவாகி ஆன்ம கானக்கை மறைக்கும். நல்வினை ஒளிவிளக்கம் உடையதாகி ஆன்ம கானத்தை வீளக்கும். ஆகையால் பாவ பண்ணிய மயமான கன்மமே அன்ம ஞானத்தை மறைத்தும் அஞ்ஞானத்தை நீக்கியும் நீற்கும். ஆணவம் என வேறு ஒன்று தேவை தில்லை எனக் கூறில், அது பொருந்தாது. ஆன்ம ஞானத்தை மறைப்பது காரணமாகப் பொருந்தும் நல்வினை தீவினைகள் அன்ம ஞானக் கிரீயைகளால் தோன்றுபவை. மேலும், ஆய்ந்து நோக்கினால், போகப்பேறுகளுக்குக் காரணமாக உள்ள நல்வீனை கீவினைப் பயன்களை ளானத்தால், குன்பம் அனுபவிக்கும். ஆகையால் எந்தக் காலத்திலும் இருவினைகள் ஞானம் வீளக்கம் பெறத் துணைநிற்குமே **ில்லாமல் ஆன்ம ஞானத்தை** மறைக்கு நிற்கா.

**அ.கை:** மேல் ஆன்மாக்கள்குணம் அறியாமை அல்ல ஞான ஸ்வரூபி, ஆன்ம ஞானத்தை ஆணவமே மறைக்குமென்பது கூறுகின்றது.

50. அற்பாமை யான்மாக்கள் குணமே யென்னி லறிவுதொழி லாற்போக மருந்து மாற்றால் செற்பாது நீசொன்ன குணமென்கை யுயீர்பாற் சீத்தினுக்குக் குணமென்றுஞ் சீத்தே யாகும் குற்பாக்கொள் ஆன்மாவைச் சடம தாகக் கூறியவவ் வாணவத்தின் குணமறியா மையதாம் நெறியாலே யாணவந்தா னான்மாக்க ளறிவை நிகழாத வகைதடுக்கு மென்றுநீ தெளியே.

பொழிப்புரை: அமியாமை என்பது ஆன்மாக்களின் குணம் அகையால் அறியாதபடி ஆன்மாவை மறைப்பதாக ஒரு பொருள் உண்டு எனக் கூறத் தேவை கில்லை எனில், அதுபொருந்தாது. ஆன்மா ஒன்றனை விரும்பி, அறிந்து, செய்து போகங்களை நுகரும் தன்மையுடையது. ஆகையால், அறியாமை ஆன்மாக்களுக்குக் குணம் என நீ கூறியது, ஆன்மாவுக்குப் பொருந்தாது. அறியாமை அதன் குணம் அன்று என்பதால், நானமே வடிவாக உள்ள ஆன்மாவுக்கு ஞானமே குணமாக இருக்குமே தவிர, அஞ்ஞானம் உள்ள ஆன்மாவைச் சடமாக குணமாக கிருக்காது.

சடப்பொருளாகக் கருதாதே. ஆன்மா ஞான சொருபி. மேற் கூறப்பட்ட ஆணவமலத்தின் குணமே அஞ்ஞானம். திரோதான சக்தியின் செயற்பாட்டால் இந்த ஆணவமலமே ஆன்மாக்களின் ஞானம் விளக்கம் பெறாதவகையில் அதனைத் தடுத்து நிற்கும் என நீ அறிக.

அ.கை: மேல் ஒளியாய் வீளங்கும் கலாதிகளுக்குக் காரணமாகிய மாயை ஆன்ம ஞானத்தை வீளக்குவதொழிந்து மறையாதென்பது கூறுகின்றது.

51. இருள்வடிவாய் முலகா ரணமான மாயை யெண்ணிலான் மாக்களறி வீச்சையினை மறைக்கும் மருவியீடு மாயையினிற் காரியங்க கொளியாய் மன்னுமுணர் வீச்சைதொழில் வளர்க்கு மென்னில் ஒருபொருடா கொளியுமிரு ளுருவு மாகா வுணர்ந்திடுநீ தீபகா ரணமான வன்னி கருமையல வொளியாகு மதுபோல மாயை காண்மறைத்த லாணவமாய்க் கருதி டாயே.

பொழிப்புரை: பிரபஞ்ச உபதான காரணமான மாயை, அஞ்ஞான வடிவாகி எண்ணிறந்த ஆன்மாக்களின் ஞானத்தையும் இச்சையையும் மறைக்கும். மாயையீல் பொருந்திநிற்கும் அதன் காரியமாகிய கலை முதலானவைகள், வெயாக நின்று பொருந்தும் ஆன்மாவின் னானம், தேச்சை, ஆகியவற்றை வளர்ச்சீ பெறச்செய்யும். ஆணவமலம் என ஒன்று வேண்டாம் என்று கூறினால் அதுவும் பொருந்தாது. ஒருபொருளே, ஒளி வடிவாகவும் வடிவாகவும் வீளங்காது. ஒளிமயமாக இருக்கும் வீளக்கிற்குக் காரணமாகிய தீ, இருளாக இருக்காது, ஒளியாகவே இருக்கும் என நீ அந்தத் தீயைப் போன்றே விளக்கும் வெயாக முதலானவற்றிற்குக் காரணமாகிய மாயையும் ஞானத்தையும் செயலையும் விளக்கிநிற்குமே தவிர மறைக்காது ा ला அற். எனவே அன்மாவீன் . அறிவுசெயலை மறைப்பது ஆணவமே எனத் தெளிவாக உணர்ந்திடு.

அ.கை: மேல் ஞானசொருப்யாகிய ஆன்மாவுக்கு அஞ்ஞானம் ஞானத்தினுடைய இல்லாமை என்பது குற்றம் என்பது கூறுகின்றது.

52. அஞ்ஞான மென்பதோர் பொருளே யில்லை அறைகின்ற ஞானத்தி னபாவ மென்னில் எஞ்ஞான்று மபாவமோ முன்னோ பின்னோ வியம்பியீடு மத்தியந்தா பாவமெனிற் சடமாம் மெய்ஞ்ஞானா பாவந்தான் முன்னென்னிற் பீன்னர் மேவுவதா மெய்ஞ்ஞானா பாவம்பீன் னென்னி வுஞ்ஞானம் பீன்னொருகா வுண்டாகா ஞான வுருவுயீருக் கீவ்வாறிங் கோதல்பழு துணரே.

பொழிப்புரை: அஞ்ஞானம் என உள்பொருளாக (வத்துவாக) ஒன்றும் இல்லை. கூறப்பட்ட கானத்தின் இல்லாமையே அக்கானம் என்பகாகம் என்பது, எனில். அந்த ஞானத்தின் இல்லாமை எப்பொழுதுமே முன்னர் தில்லாதிருத்தலா, **இல்லாகதோ** (பிராகபாவமோ?), பீன்னர் இல்லாததோ - இவ்வாறு உள்ள (bவகைப்பட்ட அபாவம் (இல்லாமை) **இல்லாமை** என்பதில் முதலில் கூறப்பட்ட எப்பொழுதும் அதுபொருந்தாது. எப்பொழுதுமே ஆன்மாவுக்கு தானம் இல்லையாயின், அது சடப்பொருளாகும். (மேலும் இத்தகைய அபாவம் ஒருதொழிலையும் செய்யாது) நானத்தின் முன்னின்மை (பிராகபாவம்) எனில், ஆஞ்ஞானமே **கானக்கை** உண்டாக்குவதாக ஆகிவிடும் (குடத்தின் கில்லாமை. மண்குடத்தை உண்டாக்குவது போன்று). **நானத்தீன்** பின்னின்மை குடம் உடைந்தால் அஞ்ஞானம் எனில் அந்தக் (JLID உண்டாகாதது போன்று, ஆன்மாவுக்கு தூனமே உண்டாகாமல் அற்றுப் போகும். எனவே தானமே வடிவான ஆன்மாவுக்கு அத்தானம் தானத்தின் தன்மை என <u>க</u>ுங்கே கூறுதல் குற்றமாகும் என அறிக.

அ.கை: ஆன்மாவுக்கு சிற்றறிவு இயல்பல்ல, சருவஞ்ஞதையே இயல்பு, இதனைத் தடுப்பதாக ஆணவமலம் என்ற ஒரு பொருள் உண்டு என்பது கூறுகின்றது.

53. சிற்றறிவே யான்மாக்க வியல்ப தென்னிற் றேசத்தி லெவ்வுயிர்க்குஞ் செறியுமறி வொன்றாம் பெற்றறிவைப் பெரிதாக முத்திபெற மறைதான் பேசியீடு மாதலினாற் பேரறிவே யியல்பாம் மற்றறிவை யாணவந்தான் றடுக்கவத னாலே மறைப்புண்டு மாயையினாற் சிற்றறிவா யருளால் உற்றறிவு சிவன்போல முத்த னாகு முயிரதுவா லாணவடுமன் றோர்பொருளுண் டுணரே.

பொழிப்புரை: ஆன்மாக்களின் இயல்பு சிற்றறிவு உடையனவாக இருப்பதே, அனைத்தையும் அறிவதாகிய முற்றறிவு அன்று, அனைத்தையும் அறிய இயலாதபடி மறைக்கும் ஆணவமலம் என ஒன்று இல்லை எனில்,

அதுபொருந்தாது. ஆன்மாவுக்கு அற்ப அறிவு தியல்பாயின் திவ்வுலகில் ஆன்மாக்களுக்கும் ஏற்றக் குறைவு கன்றி ளொ அறியும்தன்மை உண்டாகி இருக்க வேண்டும். அவ்வாறு இல்லாமல் ஒருவன் அற்ப அறிவம் வேறொருவன் மீகுதியான அறிவம் பெற்றவனாகக் காணப்படுகிறான். ஆகமம், மேலான வீடுபேற்றைப் பெறும் நிலையானது எல்லாவற்றையும் அறியும் ஞானப்பேறு எனக் கூறும். எனவே ஆன்மாவின் அனைத்தையும் அறியக்கூடிய பேரறிவை ஆணவமலம் தியல்பு பேரறிவே. தடுக்க, மறைக்கப்பட்டு, அதனால் அறிவற்று இருந்து. யகோவயிாக கலை முதலானவற்றால் சீறிகாக அறிகின்றவனாகி. அருளைப்பெற்று வீடுபேற்று நிலையில் சிவனைப் போன்றே பாசம் **இல்லாதவனாகி** அனைத்தையும் அறிகின்றவனாகிறது ஆன்மா. எனவே மறைப்பதாகிய அது ஆணவமலமே என, ஒருபொருள் உண்டு எனச் சிந்தித்து உணர்க.

அ.கை: மேல் ஆணவம் ஆன்மாவீன் ஞானேச்சாக்கிரியைகளைத் தடுக்கும் என்பது கூறுகின்றது.

54. அறைந்தவிந்த ஆணவந்தா னான்மாவை முழுது மாவரிக்கு மோஞான வுருவொளியா பென்றும் உறைந்ததனை பொழிக்குமோ வென்னிலாளி யுருவா லொளியழியி வயிருமழிந் திடுவதா மெங்கும் நிறைந்துளவான் மாவதனை யாவரித்தல் கூடா நிகழ்த்தியிடிற் சொருபத்தின் விருக்கியாய் நிகழ்ந்தே சிறந்துளதா ஞானேச்சாக் கிரியையினைத் தடுக்குந் திவெம்மை தடுத்திடுமந் திரசத்தி செயலில்.

பொழிப்புரை: இவ்வாறு கூறப்பட்ட ஆணவம் ஆன்மாவை முழுவதுமாகச் சூழந்து மறைத்து நிற்குமா? ஆன்மாவின் ஞானசொருபமாகி எங்கம் வையாய் ஒளிர்ந்து விளங்குவதைத் கடுக்கு நீற்குமோ ஞானசொருபமாகிய ஆன்மாவுக்கு ஞானத்தின் ஒளிநிலை அழிந்துபட்டால் அன்மாவம் அழந்துபடும். எனவே **இரண்டாவகாகக்** கூறப்பட்டது எங்கும் நிறைந்துள்ள ஆன்மாவைச் சூழ்ந்து மறைத்து பொருந்தாது. நிற்பது என முதலில் கூறப்பட்டதும் பொருந்தாது. பீன் ஆணவம் எவ்வாறு எனக்கூறினால், சொருபமான ஞானத்தின் செயற்படும் விருக்கிகளாக வெளிப்பட்டு நிகழும் ஞானம், இச்சை, கிரீயை ஆகியவற்றை நெருப்பினது சுடும் சக்தியைத் தடுக்கும் மந்திரத்தின் சக்திக்குரிய செயல்போன்று, ஆணவமானது அறியவும், விழைவுறவும் செய்யவம் டைடாமல் தடுத்துநற்கும்.

அ.கை: மேல் சுத்தமாயா லக்ஷணம் கூறுகின்றது.

55. அறிவிலதாய்ச் சுத்தமா யனாதியாய் நாத மாதியாந் தத்துவங்க எக்கரங்கள் பதங்கள் பிறிவிலாச் சூக்குமையை முதல்வாக்கு யாவும் பிறப்பிடமாய் விஞ்ஞான கலர்க்குருவ மாதி நெறியுளதாய்ப் பரமான முத்தியினிற் றானு நீங்குவதாய் நித்தமாய் வியாபியா யெங்கும் செறிசிவற்குப் பரிக்கிரக சத்தி யாகிச் சேர்ந்துளது விந்துவெனத் தெரிக்கு நூலே.

பொழிப்புரை: அறிவற்றது: அனைத்து ஆன்மாக்களுக்கும் விளக்குவதால் காய்மையானது: அனாகியாகவே உள்ளது: நாகம் முதலாகிய சுத்த தத்துவங்கள் ஐந்தனுக்கும், ஒலிவடிவாகிய நாதம், பிந்து, அகரம் முதலான எழுத்துக்கள் ஐம்பத்தொன்றுக்கும், வியோமவியாபி முதலான பதங்கள் எண்பத்தொன்றுக்கும், ஈசானம் முதலான மந்திரங்கள் பதினொன்றுக்கும், பந்தமாகிய குக்குமை (பரை) முதலான வாக்குகள் நான்கணக்கும், நிவிர்க்கி முதலான பஞ்சகலைகளுக்கும் பிறப்பிடமாக விளங்குவது: சுத்த அத்துவாலில் உள்ள விஞ்ஞானகலர்க்குக் (உடல்) முதலானவற்றுக்கு வழிமுறையாக விளங்குவது: அபர முத்தர்க்கு வீஞ்ஞான - ஆனந்த கோசருபமான பந்தமாக விளங்குவது: நித்தியமாக **இருப்பது: தனது காரியங்களையும் அசுத்த மாயையின் காரியங்களையும்** வியாபிப்பது: எங்கும் வியாபித்து விளங்கும் சக்தராகிய சீவனுக்கு பரிக்கிரக சக்கியாக விளங்குவது: சீவதரிசன நிகழ்வில் அன்மாவிலிருந்து அணவமலத்துடன் லக்க நீங்குவது. இவ்வாறு முழுவதுமாக வீளங்குவதாகிய யாதொன்று நீங்கினால் மேலான வீடுபேறு, யாதொன்று ஆன்மாவக்கு மேலான தளை, அது விந்து எனப்படும் மகாமாயை எனச் சீவாகமங்கள் கூறும்.

**அ.கை:** மேல் சிவனுடைய கிரியாசத்தியும் அசுத்தமாயையுமே நாதம்முதலான சர்வப்பிரபஞ்சத்துக்கும் காரணமென்ன ,அதை **மறுத்துச்** சுத்தமாயை உண்டென்று அங்கீகரிக்க வேண்டுமென்பது கூறுகின்றது.

56. விந்துவென் சிவசத்தி தானே பெல்லா விசுவமுமா மெனிற்சித்திங் கசித்தாகி விளையா பந்தமுமா காதுயிர்க்கு ஞானவுரு வாமாற் பரிக்கிரக மேசீவற்குப் பானைகட்கு மண்போல் மந்திரங்கள் மந்திரே சுரர்கள்சதா சீவர்கள் மற்றுமுள்ள சத்திகட்கு வடிவாதி நான்கும் தந்திடுமவ் விந்துவென வறிய வேண்டுஞ் சாற்றுவமே லதோமாயை தனதியல்புங் கேளே.

பொழிப்புகரை: இவ்வாறு சுத்தமாயை (விந்து) என ஒன்றைக் கூறுவது எதற்கு? சீவனுடைய கிரீயா சக்கியே நாதம் முகலான அனைத்துப் பிரபஞ்சமுமாக ஆகிறது बळाकं கூறில். அது பொருந்தாது. சடப்பொருளுக்குச் சீத்துப் பொருள் காரணமாக ஆகாது. சடத்துக்குச் சடமே காரணமாக கிருக்கும். ஆனால் அசுத்த மாயையே அவற்றுக்குக் காரணம் எனில். 91661 மயக்குறக்கும் **இயல்படையது** அகையால் ஞானவொளி ரூபமான சுத்த அத்துவ ஆன்மாக்களுக்குரிய தனு, கரணம் பந்தங்களுக்குக் காரணமாகாது. அகையால் ஞானமே **திருமேனியாக** உள்ள சத்தராகிய சிவனுக்குப் பரிக்கிரக சக்கியாகிய சுத்தமாயை பானைக்கு மண்போல் உபாதான காரணமாகும். எமகோடி மகா மந்திரங்கள், மந்திர மகேசுவரர்கள், அணுசதாசிவர்கள், உள்ள சத்திகள் -ஆகியவர்களுக்கெல்லாம் தனு, கரணம், ஆகிய நான்கையும் உபாதான காரணமாகிய சுக்கமாயையே கொடுக்கும் என அறியற்பாலது. கினி அசுத்தமாயையின் கிலட்சணத்தைக் கூறுவோம். அதன் இயல்பையும் கேட்க.

**ி.கை:** மேல் சிசுத்தமாயா லக்ஷணம் கூறுகின்றது.

67. இருவினைசேர் சகலருடன் பிரளயா கலர்க ளிருவகைக்கும் தனுவாதி யீரிரண்டா யரனால் வருவதற்குப் பிறப்பிடமாய்ச் சடமாகி யுயிர்க்கு மயக்கறிவைப் பண்ணுவதாய் மலம தாகி அருவமுமா யணாதியாய் வியாபி யாகி யமலனுக்கோர் சத்தியா யாதிநடு முடிவில் திரிவிதமா முயிர்களெலா மருவிடமாய் நித்தத் திறமதுவா மதோமாயை தேருங் காலே.

பொழிப்புரை: நல்வீனை, தீவீனைப் பயன்களைப் பொருந்தும் சகலர், பிரளயாகலர் எனும் கிருவகை அன்மாக்களுக்கும் அனந்தேசுவரரால் உண்டாக்கப்படும் தனு, கரண, புவன போகங்களாக உள்ள கலை முதல்

ஈறான தத்துவ தாத்துவிகங்களுக்கு முதற்காரணமாக கிருப்பது: சடப்பொருளாக விளங்குவது: **அன்மாக்களக்க** மயக்க **அ**றிவைக் தோற்றுவிப்பது: தளைப்படுத்தும் மலமாக கூருப்பது: அருவமாக உள்ளது: ூனாதியாகவே இருப்பது: தனது கலை முகலான காரியங்களை வீயாபீக்கு**ப** திருப்பது: நித்தியமான ஆற்றல் உடையது: நின்மலனான சீவனுக்கு ஒப்பற்ற பரீக்கிரக சக்தியாக இருப்பது: தனது அடியிலும் நடுவிலும் முடிவிலும் முறையே சகலர். பிரளயாகலர். விஞ்ஞானகலர் எனம் ழேவகை ஆன்மாக்களும் பொருந்தியிருக்க வீளங்குவது: பிரளயத்தில் கன்மத்துக்கு இருப்பது. **இருப்பிடமாக** ஆய்ந்து நோக்கும் டுடக்கு அகக்கமாயை இத்தகைய இயல்புகளை உடைய ஒரு வத்துவாக இருப்பதாகும்.

**ூ. கை:** மேல் கன்ம லக்ஷணம் கூறுகின்றது.

58. அனாதியே யாணவத்தின் குணங்கள் கூடு மான்மாக்க ளறிவீச்சை தொழில்க ளாலே மனாதியாற் புரிவதனாற் கன்ம மென்று மருவாகட் காகையினா லதிட்ட மென்றும் உணாதுபுரி யாதிருக்கிற் பரிகா ரத்தை யுண்ணாம லொழியாம வுறுவ தாகித் தனாதியந்தம் புரிதலினாற் புசிப்பீனா லாகித் தானிற்குங் கன்மமின்னுஞ் சாற்றக் கேளே.

பொழிப்புரை: அனாதிகாலம் தொட்டே ஆணவத்தின் குணங்கள் பொருந்தப் பெற்றுள்ள ஆன்மாக்களின் அறிவு, இச்சை, செயல்களால் மனம், வாக்கு, உடல் ஆகியவற்றால் செய்யப்படுவதால் கன்மம் எனப்பெயர் பெறுவது: கண் ஆகிய இந்திரியத்துக்குப் புலப்படாத படியால் அதிருட்டம் எனப்படுவது: கண்டு ஆராய்ந்து பார்த்துக் கழுவாய் ஆகிய பிராயச்சீத்தம் செய்யாமல் இருந்தால், அனுபவித்துத் தீர்த்தாலன்றி அழியாதது. மனம், வாக்கு, உடல் ஆகியவற்றால் தோன்றுவதால் ஆதியும், பலன்களை அனுபவித்துத் தீர்ப்பதனால் அந்தமும் உடையதாகி, இவ்வாறு கன்மம் என்பது வீளங்கும். மேலும் இதனைப்பற்றி உரைக்க உளதைக் கேள்.

ூ.கை: மேல் புண்ணிய பாப ஸ்வருபமாயிருக்கிற கன்மங்கள் பந்தமாக ஏறும்வகை கூறுகின்றது.

59. மந்திரங்கள் பதங்களுடன் வன்னங்க ணன்றாய் மதித்துரைத்தல் மதியாத வாசகத்தி னாலும் கந்தரமாம் புவனேசர் பூசாபூ சையீனாற் கருதிவழித் தருமத்தாற் றவறுசெய்த லாலும் சீந்தனைசெய் மனமாதி தத்துவங்க ளாலே சீவர்களுக் கிதமகிதஞ் செய்தமையி னாலும் பந்தமுறு மிருவினைக ளொன்றொன்றா லழியாப் பான்மையுமாய்ப் பரிகாரப் படுநெறியு முளதே.

பொழிப்புரை: மந்திரங்கள், பதங்கள், எழுத்துக்கள் ூகியவற்றை முறைப்படி ஒலித்தலால் புண்ணியமும், முறைதவறி ஒலிப்பதால் பாவமும் என வினைப்பயன் அமையும். **ி**முகுமிகுந்த பல்வேறு புவனங்களுக்குரிய அதிபதிகளாகிய கெய்வங்களை **புசீத்தலால்** முறைப்படி பண்ணியமம் <u>அத்தெய்வங்களுக்குரியவற்றை</u> அபகரத்தல், அவர்களை நிந்தித்தல் செயல்களால் பாவமும் அமையும்:, மெய்ந்நூல்களில் விதிக்கப்பட்டுள்ளபடி நடந்து கொள்வதால் புண்ணியமும், அந்த விதிகளை மீறித் தவறுகள் செய்வதால் பாவமும் அமையும். சிந்தித்தல் முதலான செயல்களைச் செய்யும் உட்கருவீகள், கன்ம இந்தியங்கள். **இந்தியங்கள்** ஆகியவற்றால் மற்றவர்க்குச் செய்யும் உதவீகளாலும் தானங்களாலம். வீதிக்கப்பட்டுள்ள முறையான போகப்பேற்றாலும் புண்ணியமும். மற்றவர்க்குத் தீமைசெய்வதாலும். தீயதென விலக்கப்பட்டனவற்றை அனுபவிப்பதாலும் பாவமும் அமையும். இவ்வாறு நல்வீனை தீவீனைமயமாக அமைவது கன்மம். புண்ணியத்தால் பாவமும் பாவத்தால் புண்ணியமும் அழியாத நியதியில் கன்மம் பந்தமாக அமையும். மெய்ந்நூல்களில் கூறப்பட்டுள்ள வண்ணம் கமுவாய் செய்வகனால் தீவினைப்பயன் நீங்குதற்குரிய வழியும் உள்ளது.

ூ.கை: மேல் திந்த கன்மபலன்கள் கிம்மையீலும் மறுயைலும் பொருந்தும் என்பது கூறுகின்றது.

60. இம்மையிலே சிலவினைக்குப் பயன்க ளிங்கே யெய்தலுமாம் பரத்திலே யிசைந்திடலு மாகுஞ் செம்மைசெயு நல்வினைதி வினைகளெலா மிங்கே சீதைந்ததிலே யதிட்டமெனச் சிவனருளா லுண்டாய்ப் பொய்ம்மையிலாப் பயனெந்தப் புவனத்தே யங்கே பொருந்தியிடும் வாதனையும் புந்தியினிற் பொருந்து மம்மையுட னப்பனுயிர்க் காமிறைவன் றானே யந்தந்தப் பயனுயிர்கட் காக்கிடுவ னறிந்தே. பொழிப்பரை: ூய்பட்பேற்றுக்காகச் செய்யப்படும் யாகம். பீள்ளைப்பேற்றுக்காகச் செய்யப்படும் disasmu. என. வீனைகளுள் சீலவற்றுக்குப்பயன் இந்தப் ເມື່ກລານໃGເວGui வ்கள்ளாடு வகையில் உண்டாகும்: வேறுசில வீனைப்பயன்கள் துறக்கத்திலோ, நாகக்கணே. மாயிரவியிலோ. தேக முடிவிலோ வாய்க்கும். செவ்விய முறைப்படக் செய்யப்படும் நல்வினைகள், மாறுபடக் செய்வனவாகிய தீயவினைகள் ஆகியவை, செய்யப்பட்ட டூடத்தில் தூலகன்மம் என்பது அழிய, அதிருட்டம் என வினைப்பயனானது சிவனது ஆணையால் தோன்றி டன்ன கன்மத்துக்கு இன்ன உலகப்பேறு என நியதப்படிக் கூறப்படும் முறையில் எந்தப் புவனம் உரிய முறைப்படி வாய்க்க உள்ளதோ, அந்தப் புவனத்தே பொருந்த அந்தநிலையில் வாசனாகன்மம் எனப்படும் ஒன்றும் புத்தி உண்டாகம். தத்துவத்தில் பொருந்தும். ஆன்மக் கூட்டங்களுக்கு அம்மை - அப்பனாக வாய்க்குள்ள சீவபொமானே அந்த அந்த ഖിതത്വ്വധത്ത. முறைப்படி, ூர்**ந்**க அந்த ஆன்மாக்களுக்குப் பொருந்தும்படிக் es est அற்றலால் அறிந்து செய்வான்.

**ூ.கை:** மேல் இந்த சனனத்திலே புசிக்கும்பொழுது இதாகிதமாக ஏறின கன்மம் மேல் வரும் சனனத் தொடர்ச்சிக்குப் புத்தியிலேவித்தாய் நின்று பரிபாகமான பொழுது புசிப்பிக்கும், ூப்படி புசிக்கையிலே இருவினையொப்பு வந்த காலத்தில் புசியாமற் கெடும் என்பது கூறுகின்றது.

61. அருந்தியிடப் பலமாகி மேலைக்கு வித்து மாகியிடுந் தேமாவை யாதி போலப் பொருந்தியிடும் புண்ணியபா வப்பயன்க ணன்றாய்ப் புசிப்பதற்குச் சுகதுக்க மாகிப் போந்தே திருந்தவிரு வினைமேலுஞ் செய்வ தாக செய்தவினை வாதனைகள் சேர்ந்து புந்தி வருந்தொடர்ச்சி யாகவே யிருவினையு மொக்கில் மாய்வதுவாம் புசியாமல் மறித்துதியா வாறே.

பொழிப்புரை: சுவைமிக்க மாங்கனி அப்பொழுது உண்பதற்கு ஏற்ற கனியாகி பிற்காலத்தில் பழத்தை உண்டாக்க விதையுமாகி விளங்குதல் போன்று புண்ணியப்பனும் பாவப்பயனும் கின்பம் எனவும் துன்பம் எனவும் புசிக்கப்படுவனவாய், அவ்வாறு துய்க்கும்போது, பின்னர் நேரக்கூடிய கின்ப துன்பங்களுக்குக் காரணமாக ஏறுவினையாக அமையும். செய்த கன்ம வாசனைகள் புத்தி தத்துவத்தில் பொருந்தி கிருந்து மேலும் மிகுதியாகப் புண்ணிய பாவங்களைச் செய்யவைக்கும். இவ்வாறு தொன்றுதொட்டே,

ஆற்றுந்ரின் ஓட்டம் போன்று, (பிரவாக அனாதி நியாயமாக) ஆன்மாவைப் பந்தித்து கிருக்கும் புண்ணியப்பயனும் பாவப்பயனும் ஒருசேரப் பக்குவமாகில், ஆன்மாவுக்கு இனி ஏதும் பிறவிக்குக் காரணம் ஆகாமல் புசிக்கப்படாமலேயே அழிந்து போகும்.

**ி.**கை: மேல் பஞ்சமலங்களின் தொகை கூறுகின்றது.

62. அற்வுதொழி லிச்சையினைத் தடுக்குமா ணவமொன் றதைச்செலுத்தி யான்மாவி னிடத்தருளி னாலே பிறிவறவே பாகஞ்செய் யாதிசத்தி யொன்று பெறுவிக்கும் பெரும்போக விந்து வொன்று செறிவுற்றுப் புண்ணியபா வத்திரட்சி யாகச் சிந்தைமனக் காயத்தின் செயலான தொன்று குறியுற்ற காயாதிக் காமாயை யொன்று கூறியும் லைந்தாகும் பாசத்தின் குலமே.

பொழிப்புரை: ஆன்மாவின் விழைவு, அறிவு, செயல் ஆகியவற்றைத் தடுக்கும் ஒன்று, அணவமலம் எனும் ஆன்மாவில் அந்த மலத்தைக் கொண்டு பக்குவம் வரும் வரையிலும் மறைத்துச் செலுத்தி, அருளால் பக்குவம் வந்தபோது அனுக்கிரகம் செய்யும் திரோதான சக்தி என ஒன்று: நாதம் முதலான தத்துவங்களுக்குக் காரணமாகி, முற்றறிவு முதலானவற்றை உண்டாக்கி, துன்பம் கலவாத சுகமயமான போகத்தை உண்டாக்கும் சுத்தமாயை என ஒன்று, ஆன்மவர்க்கத்தைக் குறிக்கொண்ட தனு, கரணம், புவனம், போகம் ஆகியவற்றுக்குக் காரணமாக உள்ள அசுத்தமாயை என மனம், வாக்கு, உடல் ஆகியவற்றால் உண்டாகும் நல்வினை ஒன்று. தீவீனைகளின் திரட்சிக்கு (ழலகாரணமான ஆதிகன்மம் பாசங்களைப் பற்றிக்கூறின் இத்தகைய பாசத்தின் வகைகள் ஐந்தாகும்.

**அ.கை:** மேல்இந்தப் பஞ்சபாசங்கள் ஆன்மாவைப் பந்திக்கும், ஆன்மாக்களிடத்தில் எள்ளுக்குள் எண்ணெய் போலச் சர்வ வியாபியாகிய சிவனை வாதியா என்பது கூறுகின்றது.

68. போற்றியிடும் பதிவீபுவா யான்மாவு மதனைப் பொருந்தியன்றும் பிரியாமை புகன்று பின்னுஞ் சாற்றுவதெ னாணவந்தா னனாதி பாசஞ் சாருமுயிர் தனைச்சிவனை சாரா தென்னிற் காற்றகுதான் வானத்தைப் பிரியா தேனுங் கந்தமுடன் வெம்மைதட்பஞ் சலன மெய்து மேற்றிகழா காசத்தி லிவைபொருந்தா வாறா மேலுமோ ருவமானம் வீளம்பக் கேளே.

பொழிப்புரை: ஆன்மாக்களால் போற்றப்படும் uas. எங்கம் வியாபிக்கு இருப்பவன், ஆன்மாவும், அணவம் முதலான பாசங்களைப் பொருக்கி எந்நேரமும் பிரியாமல் இருக்கும் என்று கூறி, மேலும் அனாதி பாசமாகிய ஆணவமலம் ஆன்மாக்களையே பந்திக்கும், சீவனோடு கூடியுள்ள சிவனைப் பந்திக்காது எனக் கூறுவது எப்படி- எனக் கேட்பின், காற்றானது ஆகாயத்தை வீட்டு நீங்காமல் கூடி குருந்தாலும் காற்றினிடத்து உள்ள வெம்மை, குளிச்சி. சலனம் முதலானவைகள் காற்றுடன் பிரிவற்று விளங்கும் ஆகாயத்தில் எவ்வாறு பொருந்தவில்லையோ அவ்வாறே ஆன்மாவுடன் திரண்டற வீளங்கும் ஆணவம் சீவனைச் சாராது. இதற்கு மேலும் ஓர் உவமானம் கூறுக்றோம். கேட்க:

அ.கை: மேலும் அதற்கு ஒரு புறனடை.

64. அலைகடன் ருப்பதுதா னகல நீள வாழமா யந்நீருக் கவகாசங் கொடுத்த நிலையதுவா முவர்க்கடலுக் கின்றாமந் நீர்மை நீடுயிரீன் மலமாயை நிமலன்பா லடையா தொலைவில்மிகு மெய்ஞ்ஞானச் சுடரொளியாஞ் சிவன்றான் றுணையிலா வஞ்ஞான விருளினுக்குப் பகையா யுலைவறவவ் விருபொருளு மோரிடத்தே நிற்ப துரையுமெமக் கெனிலுரைப்பா முள்ளபடி யுணரே.

பொழிப்புரை: அகலம், நீலம், ஆழம், அலைகள் -வெற்றை உடைய உப்புநீர்க்கு டுடம் கொடுத்துள்ள உவர்க்கடலுக்கு, அந்த நீரில் இருக்கும் உப்பானகு இல்லையோ, எப்படி அனாதியாகவே அப்படியே 2 ள்ள ஆன்மாவின் ஆணவம், மாயை, கன்மம் ஆகியவை சீவனைச் emmi: அழிவற்றவனாய், வியாபியாய் சத்திய ஞானப்பேரொளி வடிவாய் உள்ள சீவபெருமான், ஒப்பற்ற கிருள்வடிவாகிய அஞ்ஞானத்துக்குப் பகையாக டுருக்க, அந்தச் சிவனும் பாசமும் அழிவற்ற ஆன்மாக்களிடம் எவ்வாறு பொருந்தியிருக்கும் என்பதைக் கூறவேண்டும் எனில், சிவனும் பாசமும் ஆன்மாக்களிடத்தில் பொருந்தி வீளங்கும் பான்மையைக் கூறுகிறோம். நீ உள்ளவாறு அறிந்துகொள்.

அ. கை: மேலும் அதற்கு ஒரு புறனடை.

65. நிருவிடமும் விடமுமொரு முதலாய் நின்றும் நிருவிடந்தா னவ்விடத்தை நீக்கா முன்னம் மருவிடத்தை யொருவரருந் திடவதற்கு மாற்றா யளித்திடவந் நிருவிடந்தா னவ்விடத்தை நீக்குங் கருவிடந்தா வுண்டமணி கண்டனர வுயிரின் கண்ணடைந்த வஞ்ஞானங் கழிப்பனரு ளாலே பெருவிடந்தா னரவிடத்தி லிருந்துமதை வருத்தா பெருங்கடவு ளிடத்திலிரு ளிருந்துமந்தப் பேறே.

பொழிப்பரை: நிருவிடம் என்னம் செடியும் பர்சைநாபி என்னம் நச்சுச்செடியும் ஒரே மரத்தில் இருந்தாலும் நிர்விடமானது பச்சைநாபி விதையின் நஞ்சீனைப் போக்காது. ஆனால் அந்தப்பச்சைநாபியை ஒருவன் தின்றுவீட அவனுக்கு நிருவீடத்தை மாற்றுமருந்தாகக் கொடுத்தால் அது பச்சைநாபியின் நஞ்சு, உண்டவனைக் கொல்லாதவண்ணம் நஞ்சினைப் போக்கிவிடும். அவ்வாறே சீவனும் ஆன்மாவில் பந்தித்துப் பக்குவமான பாசங்களைத் தமது சக்தியால் போக்கி அருள்வார். மேலும் கொடிய நஞ்சு பாம்பீன் கேடத்தில் கிருந்தாலும் அது அப்பாம்பை வருத்தாமல் பாம்பால் கடியுண்டவனை வருக்குதல் போன்று பெரிய இறைநாயகமாக விளங்கும் சிவனிடத்தில் பாசங்கள் இருந்தாலும், கட்டுப்படும் இயல்புடைய ஆன்மாவையே பந்தித்து நிற்குமே தவிர, சிவனைப் பாதிக்கா.

அ.கை: மேலும் கிந்தப் பாசங்கள் சிவனை வருத்தாகு பெத்தான்மாவையே வருத்தும் என்பது கூறுகின்றது.

66. கின்னமுங்கே எிங்குமற்றோர் தருவினிட விறக்கு மிறவாதவ் விங்குவிளை தருமதுமவ் வியல்பே முன்னமுரைத் திடுமாயை மலமாதிக் கெல்லா முதல்வனிடத் தவகாச மாயினுமம் முறையே மன்னுசிவன் சத்தியிவை யனைத்தினையும் விரித்தும் மற்றதனை பொடுக்கியுந்தன் வசமாகச் செயலாற் றுன்னுமுயிர் தனைத்தொடக்கு மன்றி யந்தச் சுதந்திரனாஞ் சோதிபாற் நொடக்கறியா சடமே.

பொழப்புரை: மேலும் கேட்பாயாக: பெருங்காயத்தை மற்றொரு மரத்தில்

இட்டால் அது அம்மரத்தை அழிந்துபடச்செய்யும். அதுதவிர்த்து தான் உண்டாவதற்கு ஏதுவாக கிருக்கும் பெருங்காயத்தைத் தான் அதிலிருந்து அழந்துபடச் செய்யாதவாறு போன்று முன்னர் கூறப்பட்ட ஆணவம், கன்மம், மாயை ஆகியவை சிவனிடக்கில் கொந்தாலும் அவ்வாறே நெருப்புக்கு வெம்மை போன்று பிரிவற்று இருக்கும் சீவசக்தி பாதக்கா. இந்த ஆணவம் முதலானவை மறைத்தல் முதலான தத்தம் தொழில்களைச் செய்யுமாறு செய்தும், அந்த தொழில்களைச் செய்யாதவாறு ஒடுக்கியும் தன் வயப்படுத்திக் கொள்ளும். அதனால் தனக்கெனச் செயலற்று வியாபியாக இருக்கும் ஆன்மாவையே சீவசக்தியின் செலுத்துதலால் பந்தித்து நிற்கும். அணவம் சடவத்து ஆகையால் கன்வயக்கனாகவும் **ஞானசொருபியாகவும் விளங்கும் சிவனை ஆணவம் முதலானவை பந்திக்கா.** 

**அ.கை:** மேல்சத்தி சிவர்களுக்குச் சமவாயம் என்றும், ஆன்மா சிவர்களுக்குத் தாதான்மியம் என்றும், ஆன்மா பாசங்களுக்கு அனாதிசையோகம் என்றும், ஆன்மா பிரபஞ்சத்துக்கு சையுத்த சமவாயம் என்றும் சம்பந்தம் கூறுகின்றது.

67. சாற்றியிடுஞ் சம்பந்த மானதுதான் பதிக்குஞ்
சத்திக்குஞ் சமவாயம் பதிக்குமுயிர் தனக்கும்
போற்றியிட வேறெனவே பொறுப்பதுமாய்ப் பிரியாப்
புணர்ச்சியினா லேதாதான் மியமாகப் புகலும்
மாற்றியிடச் சிவனருளாற் பசுக்கள்பாற் பாச
மாறுவதா லனாதியாஞ் சையோக மாகும்
மேற்றிகழு முலகுக்கு முயிர்க்குஞ்சம் பந்த
மேவியிடுஞ் சையுத்த சமவாய மெனவே.

பொழிப்புரை: பதி, பசு, பாசம் எனக் கூறப்பட்ட முப்பொருள்களுக்குள்ளே பதியாகிய சிவனுக்கும் சிவசக்திக்கும் இடையுள்ள சம்பந்தமானது சமவாய ஆன்மாவுக்கும் சிவனுக்கும் இடையுள்ள சம்பந்தம், சம்பந்தம் ஆகும். பேதம் சொல்லக்கூடிய நிலை பொருந்துவதாகவும், **இரண்டறக்** கலந்து தீகழ்வதால் அபேதம் சொருபமாகவே கூறக்கூடிய உள்ள தாதான்மிய சம்பந்தம். பொருந்துவதாகவும் **இருவீனையொப்பும்** மலபரிபாகமும் சத்திநிபாதமும் வந்த காலத்தில் குருவின் அருள்வலத்தால் ஆன்மாவீனின்று பாசங்கள் நீங்கி நிற்பதால் பாசத்துக்கும் ஆன்மாவுக்கும் இடையுள்ளது அனாதிசையோக சம்பந்தம். மாயாகாரிய மயமாக விளங்கும் பீரபஞ்சத்துக்கும் அன்மாவக்கும் இடையுள்ள சம்பந்தம் சையுக்த சமவாய சம்பந்தம் ஆகம்.

**ூ.கை:** மேல் மாயாகன்மங்கள் சடமாகையாலும் ஆன்மாக்கள் தடைப்பட்ட ஞானக்கிரியை உடையவர்களாகையினாலும் சிவனே சிருஷ்டியாதி பஞ்சகிருத்தியங்களை பண்ணுவரென்பது கூறுகின்றது.

68. சடமாக மாயைவினை யிருத்த லானுஞ் சாற்றுமுயிர் சிற்சத்தி தடையி னாலே திடமாகச் சுதந்திரமா மறிவுதொழி லின்றாற் சிவனுடைய சிற்சத்தி கலாதியிவற் றொன்றி னிடமாக அறிவுதொழில் விளக்கு மாற்றா வெவ்வுயிர்க்குந் தனுவாதி யிறைவன்வினைக் கீடாய்க் கடனாக மாயையிலே முறைபிறழா தாக்கிக் காத்துமறைத் தழிப்பனிவை கருணை காணே.

பொழிப்புரை: பிரபஞ்சத்துக்கு உபாதான காரணமான மாயையும், துணைக்காரணமான கன்மமும் சடமாக **இருப்பவை** அதலாலும், ஆன்மாவின் தேச்சை, கிரியை ஞானம், அகியவை அணவத்தால் தகைக்கப்பட்டு அறியவும், விழையவும் செய்யவும் கனக்கென உரிமையற்று இருப்பதாலும் இவைகளால் ஐந்தொழில் செய்ய கியலா. சீவனுடைய ஞானசக்தியால் கலைமுதலான கத்துவங்கள் அன்மாவில் பொருந்தப்பெறுவதால் அதற்கு நானம், திச்சை, கிரியை அகியவை விளக்கம் பெற்றுத்திகழும் என்பதால் இவ்வாறு எல்லா ஆன்மாக்களுக்கும் கிறைவன் கன்மத்தை அனுசரித்து தனது கடமையாக மாயையினின்று தனு, கரணம் முதலானவற்றை முறைமை வழுவாமல் உண்டாக்கல், காத்தல், ஒடுக்கல், மறைத்தல், அருள்புரிதல் எனும் ஐந்தொழில்களையும் செய்வான். ஐந்தொழில் செய்வதற்கு அவனகு கருணையே காரணம் உணர்வாயாக.

**அ.கை:** ஆன்மா சீவர்களுடைய ஞானேச்சாகிரீயைகளுக்குப் பேதமுண்டு என்பது கூறுகின்றது.

69. எண்போதி லறிவீச்சை தொழில்க வெல்லா மீசனைப்போ லுயிர்க்குளதே யென்று செப்பில் கண்போலக் காணுமொளி யுயிர்களறி வாகுங் கதிர்போலக் காட்டுமொளி கடவுண் ஞானம் உண்போலென் றிடலுயிர்க வீச்சை யாகு முட்டுவோ முயிர்க்கென்கை யுயரீச னீச்சை பண்புறவே பலதொழில்கள் பண்ணுமுயீர்க் கிரியை பண்ணுவிக்கை சீவன்கிரீயைப் பரீச தாமே.

பொழிப்புரை: ஆராய்ந்து பார்க்கில் ஆன்மாவும் ஞானம், டிச்சை, கிரீயை ஆகியவற்றை உடையது: சிவனும் டிவற்றை உடையவனாக உள்ளான் எனவே ஆன்மாவும் சிவனும் சமமோ - என்று கேட்டால், சமம் அல்ல பேதம் உண்டு. ஆன்மாவின் ஞானம் கண்போலக் காணும் தன்மை உடையது: சிவனின் ஞானம் சூரியனைப் போன்று காட்டும் தன்மை உடையது: ஆன்மாவின் டூசியனைப் போன்று காட்டும் தன்மை உடையது: ஆன்மாவின் டூச்சை அனுபவிக்க வேண்டும் என்பது: சிவனின் டூச்சை, ஆன்மாவுக்குப் பரிபாகம் வருவதற்காக வீனைப்பயனை ஊட்ட வேண்டும் என்பது: ஆன்மாவின் செயல், நன்மை தீமையாகிய பண்புபொருந்தப் பல தொழில்களையும் செய்வது: சிவனது தொழில், செய்யுமாறு செய்விப்பது.

**அ.கை:** மேல் ஆன்மாக்களுக்கு ஈசுவரன் தன்மை முன்னிலை படர்க்கையால் உணர்த்தும் முறைமை கூறுகின்றது.

70. தன்மைமுன் னிலைபடர்க்கை முன்றுவிதத் தாலே சாருமுயிர்க் கறிவிப்ப னிறைவனதிற் றன்மை தொன்மையவா ஞானத்தைத் தடுத்திடுமா ணவத்தைத் துரந்தெவையு முள்ளபடி தோற்றுவித்த லுளத்தே நன்மையுடன் றீமையினை யவரவையா லறிய நல்குவது முன்னிலையா நரகசொர்க்க மாதி பன்மையதாம் பரலோக பாவபுண் ணியத்தின் பலமதனை நூலினா லுணர்த்திடுதல் படர்க்கை.

பொழிப்புரை: தன்மை, முன்னிலை, படர்க்கை எனும் முன்று வீதங்களால் சீவன் அன்மாக்களுக்கு அறிவிப்பான். கன்மை நெறியில் உணர்த்துவதாவது, அன்மாவில் அனாககாலம் கொட்டே நின்று ஞானத்தைத் தடுக்கும் ஆணவத்தை நீக்கித் தளைக்கு உட்பட்டிருக்கும் காலத்தில் நுகர் பொருள்களையும் முத்தி நிலையில் தன்னையும் அறிவிப்பது. முன்னிலை விதத்தில் உணர்த்துதலாவது அவன், அவள், அது எனும் முக்கூற்று முன்னிலையாகத் தளைக்குட்பட்ட நிலையீலும் முத்திநிலையீலும் தீமைகளையும் நன்மைகளையும் அறிவிப்பது: படர்க்கையில் அறிவிப்பதாவது, குறக்கம் நாகம் முதலான வேறு உலகங்களில் பாவக்காலம் புண்ணியத்தாலும் வரும் குன்பமயமான இன்பமயமான பயன்களையும் பயன்களையும் வேத, ஆகம, புராண நூல்களால் அறிவீப்பது.

அ.கை: மேல் சிருட்டி வரும்படி பரையாதி பஞ்சசத்திகள் தோற்றமும் தந்தம் தொழிலும் முன்று விருத்தங்களாற் கூறுகின்றது.

71. இறந்துபிறந் துழலுயிர்க ளிளைப்பாற விறைவ னிலயஞ்செய் துலகனைத்து மேகனென நின்றே பிறந்துவினைப் பலம்புசிக்கி லல்லால் முத்தி பெற்றிடா வுயிர்களுக்குப் பேறளிப்ப மென்றே சிறந்தவருள் முகிழ்த்ததுவே பராசத்தி மலத்தைச் செலுத்தல்செய லாதிசத்தி சிருட்டி யாதி யறந்திகழு வுன்னியதே யீச்சா சத்தி யனைத்தினையு நோக்கிடுதல் ஞானசத்தி யாமால்.

பொழிப்புரை: பிறந்தும் இறந்தும் துன்பப்படும் ஆன்மாக்கள் இளைப்பாறும் வண்ணம் இறைவன் உலகங்கள் அனைத்தையும் ஒடுக்கி எல்லாவற்றையும் தன்னுள் அடக்கிக் கொண்டு தான் ஒருவனே ஆகவீளங்குவார். "இந்த ஆன்மாக்கள் மீண்டும் பிறந்து கன்மபலன்களை அனுபவித்தால் அன்றி வீடுபேறு அடையார். இவர்களுக்கு முத்திப்பேற்றை எப்படியும் அருள்வோம்" என இறைவனிடம் முளைத்து எழும் அருளே பராசக்தி: ஆணவ மலத்தைப் பரிபாகம் வரவேண்டி மறைத்துச் செலுத்திக் கொண்டிருப்பது திரோதான சக்தி எனும் பெயருடைய ஆதிசக்தி: படைத்தல் முதலான தொழில்களைச் செய்யவேண்டும் என வீழைவு கொண்டநிலையே இச்சாசக்தி: அனைத்தையும் பார்ப்பது ஞானசக்தி.

72. நினைத்தபடி செய்வதற்குப் பிரவிருத்தி யாக நிகழ்த்தல்கிரி யாசத்தி நிமலனுக்கிவ் வைந்தும் தனைப்பிரிவி லாச்சத்தி யொன்றே யைந்தாய்ச் சாற்றியது கருமபே தத்தினாற் றானாம் முனைப்பொருவில் பராசத்தி முத்தியுயிர்க் களிக்கு முலமலந் தனில்மோக மாதிகுணஞ் சத்தி அனைத்தினையும் விரித்துயிர்ப்பா லனேகவித மாக வணைத்தாக்கும் பாகத்தை யாதிசத்தி அருளால்.

பொழிப்பு**ரை:** நினைத்தபடியே செய்யத்தக்கதாகப் பிரவீருத்தியாய் வீளங்குவது கிரியாசக்தி. நின்மலனாக வீளங்கும் சிவனுக்கு இந்த ஐந்து சக்திகளும் நெருப்புக்கு வெம்மை போன்று பிரிவற்று வீளங்கும் ஒரு சக்தியே தொழில் வேறுபாட்டால் ஐந்து பேதங்களாகக் கூறப்பட்டது. இவ்வைந்து சக்திகளுக்கும் உரிய தொழிலைக் கூறுமிடத்து பரமசிவத்தில் ஆயிரத்தில் ஒரு கூறாகத் தோன்றிய பராசத்தி ஆன்மாக்களுக்கு அருள் செய்யும்: பராசக்தியில் ஆயிரத்தில் ஒரு கூறாகத் தோன்றிய ஆதிசக்தி முலமாகிய ஆணவத்திற்குரிய மோகம் முதலான குணங்களையும் அவற்றின் சக்திகள் அனைத்தையும் விரித்து ஆன்மாவினிடத்தே பலவிதங்களாகக் கட்டுவித்துத் தனது அருளால் மலபரிபாகத்தை வருவிப்பாள்.

78. உலகனைத்து மாக்கியளித் தொழிப்ப தாக வுன்னல்செயு முயரிச்சா சத்தி தான்மேல் இலகுபுகழ் விஞ்ஞான கலர்மலபா கத்துக் கேற்றவுரு வாதியா மீரிரண்டா மவையும் அலகில்வினை புரிசகலர் பிரளயா கலர்கட் கவ்வினைக ளதற்கேற்ற வாக்கை யாதி நிலவுவகை யுங்காணு ஞான சத்தி நிச்சயித்த படிசெய்யுங் கிரியை நேரே.

பொழிப்புரை: ஆதிசக்தியில் ஆயிரத்தில் ஒரு கூறாகத் தோன்றும் இச்சாசக்தி உலகங்கள் அனைத்தையும் படைத்துக் காத்து ஒடுக்கம் வகையில் ஆலோசித்துக் காணும்: இச்சாசக்தியில் ஆயிரத்தில் ஒரு கூறாகத் தோன்றும் ஞானசக்தி விந்து, மோகினி, மான் எனப்படும் உபாதானங்களிலிருந்து, மேவகை ஆன்மாக்களுள் பகம்பொருக்கிய வீஞ்ஞானகலர்க்கு மலபரிபாகத்துக்கு ஈடாகக் தனு क्राज्य போகங்களையும், அளவற்ற கன்மங்களைச் செய்யம் சகலர்க்கும் பிரளயாகலர்க்கும் கன்மத்துக்கு ஈடாகத் தனுகரண புவன போகங்களையும் உண்டாக்கத் தக்கவகையில் அறியும்: ஞானசக்தியில் ஆயிரத்தில் ஒரு கூறாகத் தோன்றும் கிரியாசக்தி "இதற்கு இது உபாதானம்" என முறைப்படி அறிந்த வகையில் தேகம் முதலியவற்றை உண்டாக்கும்.

அ.கை: மேல் 'சத்தியின்றன் பேதத்தால்' என்னும் விருத்தந் தொடங்கிப் பத்து விருத்தங்களால் சத்தியினிலக்கணமும் அவர் செய்யும் கிருத்தியமும் கூறுகின்றது.

74. சத்தியின்றன் பேதத்தாற் சீவனு மங்ஙன் சத்தனோ டுத்தியுத்தன் றானாகி மேலும் புத்திமுத்தி யுதவுபிர விருத்த னென்றும் பொருந்தியிடு மிலயமொடு போகமதி காரம் இத்தகைய (முவரிலே சத்தரரு வாகி ை பெழின்ஞான மேவடிவா யிச்சைதொழி லிசைந்து சுத்தமாங் காலாதி தோற்றுமுன மிலயத் தொலைவதனிற் புரிவரருட் சூக்குமவைந் தொழிலே.

பொழிப்புரை: பரை முதலான சக்தியின் பேதங்களால் சிவனும் அவ்வாறே சக்தன் எனவும் உத்யுக்தன் எனவும் போகப்பேற்றையும் வீடு பேற்றையும் வழங்கும் பிரவிருத்தன் எனவும் தாமே யாகி (ழன்று பேதங்களை அடைவார். சக்தர்க்கு இலயசிவம் என்றும் சாந்தர் என்றும் பெயர். போகசிவம் என்றும் சதாசிவர் என்றும் பெயர். பிரவிருத்தற்கு அதிகாரசிவம் என்றும் ஈசுவரர் என்றும் பெயர். இவ்வாறு உள்ள சக்தர் முதலான முயல்வது செய்வகு ஆகியவற்றை நீத்துள்ள உடையவர் என்பதால் சக்தர் எனப்படும் பதி நீட்களன் (அருவன்) எனத் திகழ்ந்து உயர்ந்த ஞானசக்தியே திருமேனியாக உடையவராகி, முயற்சி அற்றுள்ள திச்சை, ஞானம், கிரியை ஆகிய சக்திகளோடு கணைந்தவராகி காரியமான சுத்த காலம் முதலான **தத்துவங்களைக்** தோற்றுவிப்பதற்கு முன் தன் அருளால் மகா சங்கார காலம் எனும் பேரொடுக்கத்தின் முடிவில் சூக்குமமான ஐந்தொழில்களையும் செய்வார்.

அ.கை: மேல் தாம் பண்ணும் சூக்கும பஞ்சகிருத்தியம் கூறுகின்றது.

76. பக்குவான் மாக்களுக்குப் பரமுத்தி யருளிப் பருவமிலார் தமைமறைத்துப் பலவுயிர்செய் வீனையால் தொக்குளது பருவமுறச் செய்து மாயா தூலகுக் குமசத்தி தோன்றும்வகை நோக்கி மிக்கதோர் விந்துவினிற் றமதுதோழிற் சத்தி மேவியதைக் கலங்கல்செய்து வேறறநின் றேதான் அக்கரங்க ணாதாதி யனைத்தினையுண் டாக்கு மடைவுதனை யாகமத்தே யறிந்தபடி யறைவாம்.

பொழிப்புரை: விஞ்ஞான கலருள் மலபரிபாகத்தை உடையவர்க்கு மேலானதும் உயர்வானகுமான முத்திப்பேற்றை வழங்கி, மலபரிபாகம் வாய்க்காதாரை மறைத்து, பல ஆன்மாக்களும் செய்த கன்மங்களைக் முதலானவற்றுக்கும் **இன்பதுன்பங்களுக்கும்** காரணமாகுமாறு பரிபாகம் செய்து தூலமாகவும் சூக்குமமாகவும் உள்ள மாயாசக்கிகள் புவனங்களுக்கு ஆதாரமாகவும் ஆன்மாக்களின் ஞானத்தையும் செயலையும் வீளக்குவனவாகவும், மாயையிலிருந்து வெளிப்பட்டு விளங்கக் வாய்ந்தனவாகச் செய்து, சுத்த அசுத்த பிரபஞ்சத்துக்குள் எது எது

**இருக்கவேண்டு**மோ **अका अं**का அவ்வாறு **இருக்கும்படிக்** திருவுளத்தில் நீனைந்து மேம்பட்டகாகிய தனது கியாசக்கி. பிரபஞ்சப்படைப்புக்குக் காரணமாக உள்ள விந்துவை அதிட்டிக்கு நிற்க. அந்த வீந்துவைப் படைப்புச்செயல் நிமீத்தம் செயல்படுமாறு செய்து தான் நின்று சப்தபிரபஞ்சம், நாத தத்துவம் முதலானவை அகிய அனைத்தையும் தோற்றுவிக்கும் முறைமைப்பாட்டை, சிவாகமங்களிலே நாம் அறிந்தவண்ணம் கூறுவோம்.

**அ. வக:** மேல் சத்தருடைய சமவாய சத்தி பிரபஞ்சத்துக்கு யோனியென்றும், விந்து உபாதானமென்றும், சிவன் நிமித்தமென்றும் கூறுகின்றது.

76. சத்தருடைச் சமவாய சத்திதான் விந்துத் தனையடைந்து கலங்கல்செய்து தானிற்கும் போதில் அத்தகைய சிற்சத்தி யோக மாயை யாம்பெயரும் புனைந்தெவைக்கு மாகியிடும் யோனி தித்தனுந்தான் சொற்பொருள்க ளுதிப்பிக்கு மாறு நிமித்தனா குவன்விந்து நேருமுபா தானம் இத்தகையாற் சுத்தமா யையினாத விந்து விசைவதனைச் சிவன்சத்தி யிருவரதிட் டிப்பார்.

பொழிப்பரை: சக்கரிடம் சமவாயசம்பந்தத்தில் இருக்கும் சக்கி **அதிட்**டித்துச் சுக்கமாயையை செயற்பாட்டுக்குரிய நிலையிலே வைத்துக் கலக்கி நிற்கும் போது, அவ்வாறு அதட்டித்து நிற்கும் சிற்சக்கி "யோகமாயை" என்னும் பெயரை ஏற்று பிரபஞ்சங்கள் அனைத்திற்கும் யோனியாக வீளங்கி நிற்கும் - நித்திய வத்துவாகிய சீவனும் சப்தபிரபஞ்சம் அர்த்த பிரபஞ்சம் ஆகியவற்றை உண்டாக்கும்பொழுது நிமித்த காரணன் என விளங்குவான்: சுத்தமாயை உபாதான காரணமாகப் பொருந்தி விளங்கும். கிந்த முறைமையில் சுத்தமாயையில் தோன்றிய நாதம் வீந்து ஆகியவற்றை சிவனும் சக்தியும் அதிட்டித்துச் செயற்படுத்துவார்கள்.

**அ.கை:** மேல் சத்தப் பிரபஞ்சத்துக்கும் காரணமாயிருக்கிற அம்பிகாதி சத்தி உதிக்கும்முறை கூறுகின்றது.

77. விந்துவதோ பாகத்தே யம்பீகைதன் னுதயம் விளங்குமவர் பால்வாமை சேட்டைரவுத் திரீதான் தந்திடுமேற் சயையாதி நாலு சத்தி தருநிவிர்த்தி சத்திமுத லீராறு தனையும் கிந்தவகை சயையாதி யீரெட்டாஞ் சத்தி யெவற்றினையும் வியாபீக்கு மிவராலாம் வன்னம் முந்தவுதித் திடுநாதம் வீஞ்ஞான வொளியாய் மொழியெவைக்கு முதலாகிச் சூக்குமையா முன்னில்.

பொழிப்புரை: சுத்தமாயையின் கீழ்ப்பகுதியிலே அம்பிகா சக்தி உதித்துத் அம்பீகா சக்தியீடம் வாமை, சியேட்டை, ரௌத்திரி என்னும் தோன்றும், சக்கிகள் தோன்றி வீளங்குவர், மேலும் ஜயை, ഖിജ്ഞധ, அஜிதை, பராஜிதை எனும் நான்கு சக்திகளும், நிவிர்த்தி, பிரதிட்டை, வித்யை, சாந்தி, இந்திகை, தீபிகை, மோசீகை, ரோசீகை, வியோமருபை, அனந்தை, அநாதை, அநாசிருதை எனும் சக்திகளும் ஆகப் பதினாறு சக்திகளும் தோன்றுவர். கிவ்வாறு வெளிப்பட்ட ஜயை முதலான பதினாறு சக்திகளும் எல்லா உலகங்களையும் வியாபிக்கும்: அகரம் முதலான எழுத்துக்களும் இந்தச் சக்திகளால் உண்டாகும் படைப்பில் முதலில் தோன்றிய நாதம், வீஞ்ஞானத்து வெருமாகப் பைசந்தி முதலான வாக்குகளுக்குக் காரணமாகி சூக்குமை எனப் பெயர் பெறும். ஆழ்ந்து நோக்குமிடத்து கிவ்வுண்மை விளங்கும்.

**அ.கை:** மேல் பைசந்தி,மத்திமை, வைகரி என்னும் வாக்குக்கள் உதிக்கும் முறைமை கூறுகின்றது.

78. சூக்குமமே பைசந்தி யெனவிருத்தி யாகுஞ் சொல்லிலது விந்துவாந் தொனியாகி மேலே ஆக்கியிடும் பலவன்ன மயிலண்ட நீர்தா னவையெவையுந் தோன்றாதோர் நிறமேயா மதுபோல் நீக்கமிலா வன்னங்க ளனைத்தினையு மடக்கி நிற்குமணி யோசைபோல் மேலிதனி னிகழும் வாக்கதுதான் மத்திமையாம் வன்னங்கள் வேறாய் வருமவைகள் வருமாறும் வகுத்துரைப்பா மதியே.

பொழிப்புரை: சூக்குமை வாக்கே பைசந்தி என வீருத்திப்பட்டு நிற்கும். பைசந்தி என்பதன் இயல்பைக் கூறுமிடத்து அது வீந்து என ஆகும். தனித்தோன்ற உள்ள வாக்கு பல்வேறு நிறங்களையுடைய மயில்முட்டையின் உள்ளே 2\_ள்ள நீரானது, அந்த நிறங்களைப் பேதப்படுத்தி வெளிப்படுத்தாமல் அடக்கிக்கொண்டு ஒரே முறம் உடையதாகக் தோன்றுவது போன்று தொனி மாத்திரமாக விளங்கி, பிரீக்கப்படாமல்

லைக்கப்படும் எழுத்துக்கள் எல்லாவற்றையும் அடக்கிக் கொண்டு மணியோகை போன்று கிகமும் இந்தப் பைசந்தி வாக்கிலிருந்து விருத்திபெற்று நிகமும் வாக்கே மத்திமை என்பதாகும். மக்கிமையில் எழுத்துக்கள் பிரிவுபட்டு வெவ்வேறாக விளங்கும். அவைகள் தோன்றும் முறையை வகைப்படுத்திக் கூறுவோம். சிந்தித்து உணர்க.

**அ.கை:** மேலும் அதற்கு ஒரு புறனடை.

79. அகரமுத லேவாமை சேட்டைரவுத் திரியை யாகமாய்க் கொண்டுதிக்கு மதைப்பிரம மெனவும் பகருவர் வேதாதிக் குபாதான மான பரிசதனால் விரிந்துமேற் பதினைந் தாகிக் ககரமுதன் முப்பதுமோ ரைந்து மாகிக் காண்பதுவா மீரெட்டுச் சத்திகளாற் கருதில் தகவதுவே மத்திமையாஞ் சத்தமுட னத்தந் தான்விளங்கச் சாற்றிடுதல் வைகரியாந் தானே.

பொழிப்புரை: எழுத்துக்களுள் முதலாவதான அகரம், உறங்கும் பாம்பு போன்று குண்டல வடிவமாக உள்ள வாமையாலும் தண்ட ரூபமாக உள்ள ஜீயேஷ்டையாலும் இரண்டு கலைக்கொம்ப போன்ற வடிவடைய ரௌத்திரியாலும் தோன்றும். அந்த அகர எழுத்தையே பிரம்மம் கூறுவர். அகரம், வேத ஆகமங்களுக்கு உபாதான காரணமாகும் **இ**யல்பால் விரு்க்க விருத்தி பெற்று "ஆ" எழுத்து முதலான ப**தினை**ந்து உயிரெழுத்துகளாகவும் க்காரம் முகலான முப்பக்கைந்து எழுத்துக்களாகவும் பரீணமிக்கும். இவ்வாறு முற்கூறப்பட்ட ஜயை முதலான பதினாறு சக்திகளால் வெளிப்படும் தன்மையாக இருப்பது மக்கிமை வாக்காகும், சப்தத்துடன் அர்க்கமானது வீளங்கப் பிறர் செவிக்குக் கேட்கக் கூறுதல் வைகரி வாக்காகும்.

அ.கை: மேல் அகாராதி அகூரங்களுக்குத் தேவதைகள் கூறுகின்றது.

80. ஏற்றியிடு மீரெட்டா யகாராதி யுயிரை யீறில்சிவ னதிட்டிப்ப னிவ்வுயிர்கட் குடலாய்ப் போற்றியிடுங் ககாராதி முப்பத் தைந்தைப் பொருந்தியதிட் டித்திடுவர் சத்தியிவர் புணரத் தோற்றியிடும் வாக்காதி யனைத்து மாமாற் றூயோன்பேர் வாகீச ரென்று சொல்வர் சாற்றிடுவா கீசுரியாம் பேரு மந்தச் சத்திக்கா மைங்கலைக டனிலுமுள தானே.

பொழிப்பரை: அகாம் முதலான பகினாறு உயிரெமுத்துக்களையம் கீக்கியமாக உள்ள சீவன் **அதிட்டிக்கு** விளங்குவான். உயிரெழுத்துக்களுக்கு உடலாகச் சொல்லப்படும் வ்ராகக முகலான முப்பத்தைந்து எழுத்துகளையும் சீவசக்தியானவர் அதிட்டித்து நிற்பார். சக்தியும் சீவனும் கணைந்து அதிட்டிக்க சூக்குமை வாக்கு முதலான அனைத்து பிரபஞ்சங்களும் தோன்றும். ஆகையால் நின்மலமாக உள்ள சிவனுக்குப் பெயர் வாகீசர் எனப் பெரியோர் கூறுவர். வாக்சுவரன் எனக் கூறப்பட்ட சீவனின் சக்திக்கு, வாகீசுவரி எனப்படும் பெயரும் பொருந்த விளங்கும். இந்த வாக்குகள் நிவிர்த்தி முதலான ஐந்து கலைகளிலும் உள்ளனவாகும்.

**அ.கை:** மேல் இந்த வாக்குக்கள் ஆன்மாக்களைப் பந்தித்து நின்று நீங்கும் முறை கூறுகின்றது.

81. உரைசெய்த வாக்குகடா நாலுநிவிர்த் தாதி யோரைந்து கலைகளுள வுயிர்கடமக் குணர்வாய்த் திரையுந்தண் கடலதுவாம் போலுளத்தே யுதித்துச் சித்தாதி யிற்றிகழ்தல் செய்யுமிது பந்தம் கரையின்றி விளங்குசிவ ஞானமுயிர்ப் பேறாங் காலமுறி லாணவத்தின் களிம்புடனே தானும் பரையின்றன் பேரறிவா மொளியதனா னீங்கும் பரிதிமுன ருடுவொளியு மிருளுமறும் பரிசே.

பொழிப்புரை: கூறப்பட்ட வாக்குகள் நான்கும் நிவீர்த்தி, பிரதிட்டை, வித்யை, சாந்தி, சாந்தியத்தை என்னும் ஐந்து கலைகளிலும் தூலதரம், தூலம், மத்தியை, பைசந்தி, குக்குமை என ஐந்தாக விளங்கி கிடம்பெறும். ஆன்மாக்களுக்கு அறிவுமயமாகி, குளிர்ந்த கடலில் அலைகள் உண்டாவது போன்று விருத்தி ஞானம் விளங்குவதற்கு கிடமாகி, சித்தம் முதலான தக்துவங்களில் விளங்கும். இவ்வாறு விளங்கும் வாக்கே முதன்மையான பந்தம் என நிற்கும். எல்லையற்று விளங்கும் சிவஞானம் உயர்ந்த ஆன்மப் பேறாக விளங்கும் காலம் வந்தபொழுது ஆணவமலத்துடனே கிந்த வாக்கும் பராசக்தியிடம் உண்டாகிச் சிவனுடைய வியாபகமாக உள்ள ஞானம் என்பதனால் நீங்கி நிற்கும். இவ்வாறு ஆணவமும் பிரகாசருபமான

வாக்கும் ஞானவொளியால் நீங்குவது எது போலும் எனில் சூரியனின் தோற்றத்தில் நட்சத்திர ஒளியும் இருளும் நீங்கி நிற்பது போன்று ஆகும்.

அ.னை: மேல் சுத்த தத்துவங்களுடைய உற்பத்திக்கிரமம் கூறுகின்றது.

82. சிவன்சத்தி நாதவிந்துத் தனையதிட்டித் திடவே சேருமதன் பெயர்தமக்குந் தம்பெயரு மதற்காய்ப் பவன்சுத்த காலமுட னியதிகலை யாதி பலவாக்கிப் புவனங்கள் பதிணைந் தாக்கித் தவம்பெற்றுச் சிவசமனா மபர முத்தி தனையடைவோர்க் கவ்விடத்திற் றனுவாதி யாக்கி யவம்பற்றி லணுசதா சிவர்களுறை வாக வாக்குவர்சா தாக்கியத்தை விந்துவினி லருளால்.

பொழிப்புரை: சிவனின் சக்தி நாதத்தையும் விந்தையும் **அதிட்டித்து**ச் செலுத்த, நாதம் வீந்து எனும் பெயர் முறை சீவனுக்கும் சக்திக்கும் உரியதாகி, சிவம் சக்தி எனும் பெயர்வழக்கு நாத விந்துக்களுக்குப் பொருந்கும். பவன் எனும் சிறப்புப்பெயருடைய சிவன், அருட்பெருக்கால் சுத்தமாயையில் சுத்தகாலம் எனும் தத்துவத்துடன் நியதி கலை முதலான சுத்த தத்துவங்களையும் தாத்துவீக வடிவமான திவ்ய போகம் முதலான பலவற்றையும் உண்டாக்கிப் பதினைந்து புவனங்களைத் தோற்றுவித்து தவத்தைச் செய்து அபரமுத்தித் தானமாகிய சிவதத்துவம் சக்திதத்துவம் ஆகியவற்றில் சிவசமமாக உள்ள ஆன்மாக்களுக்கு வேண்டிய தனு, கரணம் முதலானவற்றை உண்டாக்கி, துக்கமற்ற அணுசதாசீவர்கள் ஆன்மாக்களுக்குரிய இருப்பிடமாகச் சாதாக்கிய தத்துவத்தையும் உண்டாக்குவார்.

**அ.கை:** மேல் சிவன் சடத்துவ வீபாபியாய் நிற்பரென்பது கூறுகின்றது.

83. இந்தவகை தத்துவங்க ளனைத்தினிலுஞ் சிவன்றா னிசைந்தந்தத் தொழில்களெலாஞ் சத்தியா லியற்றும் அந்தவகை யாலதன்பேர் சத்திக் காக வப்பெயருந் தனக்காக வடைவன்றன் னருளால் சுந்தரமாஞ் சத்தியோர் தத்துவத்தே யதிகத் தோற்றரவாற் சத்தியன்றே சொல்வர்சிவன் றானும் மந்திரங்கள் பதங்களுடன் வன்னபுவ னாதி மற்றெவற்றும் பிரிவறவே மருவிநிற்பன் றானே.

பொழிப்புரை: இவ்வாறு கூறப்பட்ட தத்துவங்கள் அனைத்திலும் பொருந்தி **ிந்தந்தத்** தத்**துவ**த்திற்குரிய செயல்கள் அனைத்தையும் சக்தியால் இயற்றுவார். சக்தியின் வாயிலாகச் செய்வதால் அந்தந்தத் தத்துவத்தின் பெயர் சக்திக்காகவும் சத்தியின் பெயர் சக்திமானாகிய தமக்காகவும் அருளால் அடையும் முறை உண்டு. மனோகரமாக வீளங்கும் சீவசக்கி வெவொரு தத்துவத்திலும் அதக்கம் செலுக்குவகாக விளாங்குவதால் அந்த அந்த தத்துவத்துக்கும் சக்தியே தேவதை என அறிவுடையோர் கூறுவர். அங்ஙனமாயின் சிவனுக்கு ஆதிக்கம் கில்லையோ எனில் சிவன் மந்திரம், பதம், வர்ணம், புவனம், தத்துவம், கலை ஆகிய அத்துவப் பிரபஞ்சத்தில் என்றும் நீங்காமல் பொருந்தி விளங்குவார்.

ூ.ணைக: மேல் சதாசிவத்துக்கு நாயகராகக் கன்மசாதாக்கியர் உற்பத்தி கூறுகின்றது.

84. பஞ்சசத்தி விந்துவினீற் பதியுங் காலைப் பரிதியாளி காந்தத்தே பதிந்த போழ்தில் வீஞ்சுகட ருதித்ததுபோற் கலாசத்தி யைந்தை வேறறவே யீசானி யாதி யைந்தாம் எஞ்சலிலாப் பஞ்சமந் திரசத்தி யுதிக்கு மிவைதனுவாக் கருமசா தாக்கியந்தா மிசைந்தே தஞ்சமா யனைத்துயிர்க்கும் கருணை செய்யந் சதாசீவதத் துவத்திறையாய்த் தரிப்பர் தாமே.

பொழிப்புரை: பரை முதலான ஐந்து சக்திகளும் சுத்தமாயையில் பதிந்து செயற்படுக்கும் போகு குரியகாந்தக் கல்லில் குரிய ஒளிக்கதிர் பதிந்தபொழுது மிகுதியான நெருப்பு அளவில் உண்டாவது போல் சாந்தியத்தை முகலான கலாசக்கிகள் ஐந்கையம் பீன்னமறப் பொருந்தியுள்ள ஈசானி முதலாக உள்ள ஐந்து சக்திகள் வடிவாகக் குறைவில்லாத ஐந்து மந்திர சக்திகள் உதிக்கும். இந்த மந்திர சக்திகள் ஐந்தையும் திருமேனியாகக் கொண்டு கன்ம சாதாக்கியராக வெளிப்பட்டு எல்லா ஆன்மாக்களுக்கும் தஞ்சமாய் நின்று கருணை செய்வதற்காகச் சதாசிவ தத்துவத்திற்கு நாயகராகப் பொருந்துவார்.

**ூ. ைக:** மேல் சதாசீவர் ரூபாருபமாய் நிற்கும் முறைமை கூறுகின்றது.

86. உருவுளதாம் வீந்துவிலே யுருவ தில்லா உயர்சத்தி யோரைந்து முற்றுண் டாக்க வருவதனால் மந்திரங்க ளருவா ருவாய் மதித்திடுவ ரவைதனுவா மன்ன லாலே திருமருவு சதாசீவர்தா முருவா ரூபஞ் சீவனவரை வேறறவே திகழ்ந்து நின்று பொருவீலருள் புரிந்திடுவ ருத்தி யுத்தர் போகத்த ரெனும்பெயரும் பொருந்தி நின்றே.

பொழிப்புரை: உருவங்களை உண்டாக்கும் சுத்தமாயையில், விளங்கும் உயர்வான பரை முதலான ஐந்துசக்திகளும் பொருந்திக் தோற்றுவிக்க. ஐந்து மந்திரங்கள் வெளிப்படுகலால் அவற்றை உருவாகவே (சகல நீட்களமாகவே) ஆய்ந்து உணர்ந்திடுவர். **ி**ர்க மந்திரங்களையே திருமேனியாகக் கொள்வதால் சீவச்சீர் பொருந்தியுள்ள சதாசிவப்பெருமானும் அருவுருத் தோற்றம் வாய்ந்தவராவர். நின்மலசிவன் சதாசிவரோடு பீன்னமற வீளங்கிநின்று ஆன்மாக்களுக்கு பெபில்லா வகையில் அனுக்கிரகம் புரிவார். சதாசிவரே உத்யுக்தர் என்றும் போகத்தர் என்றும் வேறு பெயர்களையும் பொருந்தி நிற்பார்.

**அ.கை:** மேல் சதாசிவர் தனுவாதிகளுடன் கூடிநின்று ஆன்மாக்களுக்குப் பஞ்சகிருத்தியம் பண்ணுவரென்பது கூறுகின்றது.

86. ஈசானி யாதியைந்கும் தனுவ தாக இச்சையறி வியற்றிடலுட் கரண மாகத் தேசான வாரணியை முதலா முன்று திகழ்சத்தி முக்குணமாத் திருந்தக் கொண்டே வாசாம கோசரமாஞ் சிவன்றான் றூய வாமாதி நவசத்தி மருங்கே சூழ ஆசான வாணவத்தின் பருவ நோக்கி ஐந்தொழில்கள் புரிபவனான் மாக்கட் காயே.

பொழிப்புரை: ஈசானி முதலான ஐந்து சக்திகளும் திருமேனியாக, இச்சை, கிரியை ஆகிய சக்திகள் அந்தக் கரணங்களாக, வெழிக்க ஹாரீண், ஜனன். ரோதயித்ரி என விளங்கும் மேன்று சக்கிகளம் சாத்துவீகம், ராஜஸம், தாமஸம் எனும் குணங்களாக ஏற்படைய வகையீல் கொண்டு வாக்கிற்கும் மனத்திற்கும் எட்டாத சீவன், தூய்மையிக்க வாமை முதலான சக்கிகள் னெப்கின்மரும் பக்கங்களில் குற்றத்துக்க ஆன்மக்குற்றமாக விளங்கும் ஆணவம் பக்குவமடைவதற்காகத் திருநோக்கு அளித்து அனைத்து ஆன்மாக்களுக்காகவும் ஐந்தொழில்களைச் செய்தருள்வார்.

அ. கை: மேல் ஐந்து வீருத்தங்களால் சதாசிவருடைய கிருத்தியம் கூறுகின்றது.

87. மருவுசா தாக்கியத்தே யீசுரதத் துவத்தை வருவித்து மற்றதனிற் சுத்த வித்தை தருவதுஞ்செய் திம்முன்று தத்துவங்க டமிலே தருபுவன முவாறு தானு மாக்கி கிருவீனைக டாமாய்ந்து மாயையுநீங் கிடவே யிசைந்திடுமா ணவமொக்றே யியல்ப தாகி உருவமுடன் குணங்கிரீயை யாதி யின்றி யுற்றுடைய விஞ்ஞான கேவலர்தம் பாலே.

பொழிப்புரை: சதாசீவர் பொருந்தியுள்ள சாதாக்கிய தத்துவத்தில் ஈசுவர தத்துவத்தைத் தோற்றுவித்து, ஈசுவர தத்துவத்தில் சுத்தவித்யை தத்துவத்தைத் தோன்றும்படிச்செய்து சாதாக்கியம், ஈசுவரம், சுத்தவித்யை ஆகிய முன்று தத்துவங்களில் முறையாகப் பதினெட்டு புவனங்களை உண்டாக்கி, நல்வீனைப்பயன் தீவீனைப்பயன் வடிவாக உள்ள கன்மங்கள் நீங்குவதால் மாயையும் நீங்கி நிற்க எஞ்சியுள்ள ஆணவமலம் ஒன்றையே கியல்பாகக் கொண்டு தேகம், கிந்திரியம், அந்தக்கரணம், சாத்துவீகம் முதலான குணங்கள், கை கால் முதலான உறுப்புகளின் தொழிற்பாடு ஆகியவையெல்லாம் கில்லாமல் வீளங்குகின்ற விஞ்ஞான கேவலர்க்காக மேற்கூறப்பட்ட சதாசிவப் பெருமான் ஐந்தொழில் செய்து நிற்பார்.

88. சேர்ந்திடிற்றீ விரதரமாஞ் சத்தி பாதம் சீவமாகப் பரமுத்தி சேர்ப்பனவர்க் கன்றே சார்ந்தவர்கள் தீவீரமாம் சத்தி பாதம் தானைந்து பேதமா மதிலுயர்ந்தோர் தம்மைப் போந்திடவே யபரமுத்தித் தானத்தே பொருத்திப் புனிதமா ஞானமுடன் முதன்மையெலாம் பொருந்தி வாய்ந்திடவச் சிவசமமா மன்ன வைப்பன் மற்றவருக் கிளம்பருவ மன்னி னோர்க்கே. பொழிப்புரை: விஞ்ஞான கலருள்ளே சிலருக்கு தீவிரதரம் எனும் சத்திநிபாதம் பொருந்தினால் அவர்கள் உடனே சிவமாகும்படி மேலான முத்திப்பேற்றைச் சதாசீவர் வழங்குவார்: தீவிரமான சக்திநிபாதம் விஞ்ஞானகலர்க்கு ஐந்து விதங்களாக நிகழும் (குறைவு, அதிகம், மிக அதிகம், மிகவும் அதிகம், உயர்வானது என) டூவற்றுள் மீகவும் உயர்ந்த சத்திநிபாதம் வாய்த்துள்ள அன்மாக்களை **ி**பரமுத்தித்தானமான சீவதத்துவத்திலே அருள்வார் சதாசிவர் . அவர்களுக்கு மிகவம் காய்மையனவான சர்வக்குதை, திருப்தி, அனாகபோகம். சுவதந்திரதை, அலுப்த சக்தி, அனந்த சக்தி எனும் அறுகுணங்களும் வீளக்கம் பெற்று ஒளிருமாறு செய்து அவர்கள் சமமாகத் திகழ்ந்திருக்குமாறு செய்தருள்வார், சீவத்துக்குச் மற்றும் கொக ஆன்மாக்களுக்குக் ഖതക குறைவான . நிலையில் மலபரிபாகத்தைப் பொருந்தியுள்ள விஞ்ஞான கலர்களும் அங்கே உண்டு.

89. இருளொழித்திட் டெவ்வறிவு முதலா வுள்ள இருமுன்று குணம்விளங்கி யெங்கு மாக அருள்புரிந்து வீந்துவாந் தத்து வத்தே யமர்விப்ப ரளவிறந்த போக மாரப் பருவத்தே யவர்க்கின மாகப் பெற்ற பான்மையோர் முவகையோர் நிக்கி உருவத்தை யுடைத்தாய கதாசி வேச ருருத்திரர்க ளாகவறி வோங்கச் செய்கே.

பொழிப்பரை: இவ்வாறு அடுக்க நிலையில் உள்ள வீஞ்ஞானகலர்க்கு ஆணவமல சக்தியை நீக்கி சர்வக்ளுத்துவம் முதலான ஆறு குணங்களும் **அவர்களிடம்** விளங்குமாறு செய்து, வியாபக நிலையில் அருள்புரீந்து அளவற்ற திவ்விய போகம் துய்க்கும் வகையாக அவர்களை வீந்து எனும் தத்துவத்தில் கருத்தி வைப்பார். சக்கி தத்துவத்து வீஞ்ஞானகலர்க்கு சகாசிவ தத்துவத்தில் கொக்கம் விஞ்ஞானகலர் மலபரிபாகம் குறைவான உடையோராவர். டுவ்வாறே சகாசிவ தத்துவத்தில் இருப்பவர்களுக்கு ஈகவர தத்துவத்தில் இருப்போரின் பரிபாகம் ஈசுவர தத்துவத்தில் இருப்போர்க்கு சுத்தவித்யா தத்துவத்தில் **இருப்போரின்** மலபரிபாகம் குறைவு. இவ்வாறு பரிபாக பேதத்தால் (மன்று நிலைகளில் உள்ள விஞ்ஞானகலர்களுக்கு மலப்பற்றாகிய மாசீனை நீக்கி தேகம் தெந்திரியம் கரணம் ஆகியவற்றை உடைய அணுசதாசிவர், ஈசுவரர், உருத்திரர் எனும் பெயர்களை முறையே உடைய ஆன்மாக்களுக்கு ஞானப்பேறு மிகுந்து விளங்கச் செய்வார்.

90. வீஞ்ஞான கலர்தமக்கு வீனைக ளின்றால் மேவுமல பரிபாக வீதத்துக் கீடாய் அஞ்ஞான மல்லாத காய மாதி யாக்கிடுவ ரவரவர்கட் காகு மாறே எஞ்ஞான்று மின்பமே துன்ப மின்றி யிசைந்திருக்கச் சுத்தவித்தை யீசர்சதா சீவத்தே மெய்ஞ்ஞானம் பெற்றிருந்து பிரளயகா லத்தே மேவீடுவர் பரமுத்தி யீவரெனவே வீளம்பும்.

பொழிப்புரை: வீஞ்ஞானகலாகளுக்குப் பந்திக்கும் வினைப்பயன்கள் இல்லை. அவர்களின் மலபரிபாகத்தன்மைக்கு ஏற்றவாறு அந்க அன்மாக்களுக்கு எத்தகைய **59** கரணம் வேண்டுமோ வாய்க்க அத்தகைய தனுகரணங்களை அவர்களுக்கு ஞானமயமாக எப்பொழுதுமே துக்கம் என்பது இல்லாமல் சுகமே கொடுப்பார் சதாசீவர். விளைந்திருக்க, சுத்தவித்தை, ஈசுவரம், சதாசிவம் எனும் தத்துவங்களிலே அவர்கள் இருக்கை கொண்டு சீவஞானப்பேறு வாய்க்கப்பெற்றவர்களாகத் திகழ்ந்து பிரளய கால முடிவில் மேலான முத்திநிலையை அடைந்து வீளங்குவார்கள்.

91. அஞ்சுமுகத் தால்வேத மாக மாதி
அருள்புரிந்திட் டனைவோர்க்கு மவர்க டம்முள்
விஞ்சுதொழின் ஞானவனந் தேசர் தம்மை
மேவுவித்து மகேசுரதத் துவத்ததிப ராக
எஞ்சலிலா வதிகார சத்தியவர் பாலி
லிருத்தித்தா னிரண்டறவே யிசைந்து நின்று
ந்ஞ்சனைய வதோமாயா காரியத்தைப் புரிய
நண்ணிடுவர் பிரவிருத்த ரெனவருளா னாமம்.

பொழிப்புரை: தமக்கு வாய்த்துள்ள சத்தியோ ஜாதம் முதலான **திருமுகங்களாலம்** வேதங்களையும் சீவாகமங்களையம் முறையாக வெளிப்படுத்தி ஆன்மாக்களுக்கும் எல்லா பிரதிசம்மிதை முறையீலும் மகௌக முறையீலும் உபதேசீத்து அருள்புரீவார். மகௌக பெற்று, **ூஷ்டவித்யேசுவரர்களுக்குள்** மிகுதியான டுச்சை, கிரியா சக்திகளை உடையவராய் உயர்ந்துள்ள அனந்தேசுவரரை அவர் மகேசுவர தத்துவத்துக்கு அதிபதியாக நியமித்து, குறைவுபடாத சக்தியை அவரிடத்திலே நிலை நிறுக்கிக் தாம் கிரண்டறப் பொருந்தி நின்று வீளங்குவார். அனந்தேகவரரும் நஞ்சு மயமாகக் காணும் அதோமாயை (மிசிரமாயை, அசுத்தமாயை) தொடர்பான காரியங்களை அருளால் முறைப்படிச் செய்துகொண்டிருப்பார். அந்த நிலையில் அவர் பிரவிருத்தர் எனும் சிறப்புப்பெயரையும் பொருந்தி வீளங்குவார்.

**அ. கை:** மேல் இந்தப் பதி சகலராகிய ஆன்மாக்களுக்குத் தியான பூசாநிமித்தம் ரூபமாகவும் ரூபாரூபமாகவும் அருபமாகவும் திருமேனி கொண்டாரென்பது கூறுகின்றது.

92. ஞானமே வடிவாமாற் சத்தரரு வாகும் ஞானமுடன் கிரீயையொத்து நண்ணியீடும் வடிவ மானதா லுத்தியுத்தர் ரூபா ரூப மாயிடுவர் கிரீயைதா னதிக மாகி ஊனமா ஞானமுட லுதித்த வாற்றா லுருவமாம் பிரவிருத்த ருணரின் முன்றும் ஈனமா நம்பாச மொழிக்கப் பாவித் திடப்புசித் திடவணங்கி யேத்த வென்றே.

பொழிப்புரை: ஞானசக்தியையே வடிவாகக் கொண்டிருப்பதால் சத்தர் எனும் பதி அருவநிலையில் (நிட்களம்) வீளங்குவார். ஞானசக்தி, கிரியாசக்தி **திரண்டும் சமமாக விளங்கும் திருமேனியைக் கொண்டுள்ள காரணத்தால்** உத்யுக்தர் எனும் பதி அரு-உருவ (சகளநிட்கள) நிலையில் வீளங்குவார்: ஞானசக்தி குறைந்தும் கிரியாசக்தி மிகுந்தும் உள்ள திருமேனியைக் கொண்டுள்ளதால் பிரவிருத்தர் எனும் பதி உருவநிலையில் பதியின் கிந்த (ழன்று நிலைகளையும் ஆய்ந்து உணர்ந்தால் டுவை முறையே நம்முடைய பொல்லாத பாசம் நீங்கும் வகையீல் தியானம் செய்வதற்காகவும், தியானமும் வழிபாடும் செய்வதற்காகவும் தோத்திரமும் வணக்கமும் செய்வதற்காகவும் எனப் புலனாகும். (தியானம் செய்வதற்கு உரியது நீட்களம்: தியானமும் புசையும் செய்வதற்குரியது சகளநிட்களம்: தோத்திரமும் வணக்கமும் செய்வதற்கு உரியது சகளம்).

**அ.கை:** மேல் திந்த முன்றுவிதமாக நின்ற பதி பிரபஞ்சத்தில் நிற்கும் முறைமை கூறுகின்றது.

93. ஈசருல கனைத்தினையு முருவ மாக விசைந்துலகுக் குயிருமா யிருப்பர்சதா சிவராம் தேசருல கனைத்தினுக்கும் பரமகா ரணமாய்ச் சிந்திக்கப் படுமவராந் திகழுஞ்சிற் றுயிர்கள் நெசவருட் சத்தருல கனைத்தினுக்கு மதித நிலையாக நின்றிடுவர் நினைப்பவரி தாயே மாசரிதை யறியாமற் றேவரிலே யொருவன் மாதேவ னென்றுரைக்கும் வாய்மைபழு தாமால்.

பொழிப்புரை: பிரவருத்தர் எனப்படும் யகூராகுவ பகி அனைக்கு உலகங்களையும் கிருமேனியாகப் பொருந்தி அவைகளுக்குப் பிராணனாகவும் வீளங்குவார்: ஒளிமயமாக விளங்கும் உத்யுக்கராகிய சதாசிவர் எனும் பதி அனைத்து உலகங்களுக்கும் (ழலமான, காரணம் நின்று, ஞானசொருபமான அன்மாக்களால் செய்யப்படுபவராய் வீளங்குவார். **இயல்பாகவே** கிளர்ந்தெழும் அருள்மயமாக இருக்கும் சத்தர் எனும் பதி, எல்லா உலகங்களையும் கடந்த அதீத நிலையில் நின்று, ஆன்மாக்களால் தியானம் செய்வதற்கு அரியவராக விளங்குவார். இவ்வாறு (ழன்று நிலைகளில் உலகுயிர் நிமித்தம் விளங்கும் பகியின் **இயல்பை அ**றந்துகொள்ளாமல் மகாதேவனாகிய சீவபெருமானை பீரமன் முதலான தேவர்களுக்குள்ளே ஒருவன் எனக்கூறும் முறைமை மிகவும் குற்றமாகும்.

ூ.வைக: மேல் கன்ம சாதாக்கியரிடத்திலே நின்றும் மகேசுவரர் உற்பத்தியும் ூவரிடத்திலேநின்றும் பிரமாதி தேவர்கள் உற்பத்தியும் இரண்டு விருத்தங்களால் கூறுகின்றது.

94. கருமசா தாக்கியத்தே யிருபத் தைந்தாய்க் கருதுமகே சுரருதிப்ப ரவர்தங் கண்ணே வருவருருத் திரனயன்மா லிதயந் தன்னில் வலமதனில் வாமத்தில் மருவியிட வடைவே உருவொளியா மருக்கன்மதி வன்னி தானு முதிப்பரவர் நேத்திரங்க ளொருமுன்றி னிடத்தே சுருதிசீவா கமமுதலா மபர ஞானந் தோன்றுமவர் வாக்கிடத்தே சுவாசத்தே காற்றும்.

பொழிப்புரை: கன்மசாதாக்கியரிடமிருந்து ஆயிரத்தில் ஒரு கூறு அம்சமாக **கிருபத்தைந்து** மகேசுவர மேர்த்தங்கள் வெளப்படும். மகேசுவரரின் இருதயத்தில் உருத்திரனும், வலது பாகத்தில் பிரம்மாவும், இடது பாகத்தில் விരു തുവല് தோன்றுவர். ஒளிமயமாக வீளங்கும் சூரியன், சந்திரன், அக்கினி ஆகியோர் மகேசுவரரின் வலக்கண், டுடக்கண், நெற்றிக்கண் ஆகியவற்றிடமிருந்து முறையே தோன்றுவார்கள். அவரது வாக்குத்

தானத்திலிருந்து வேதம் சீவாகமம் ஆகிய அபரஞான சாதனங்கள் வெளிப்படும். (முச்சிலிருந்து வாயுதேவன் தோன்றுவான்.

95. களமதனி லுதித்திடுவர் கணேசரறு முகராங் கந்தரித யத்துதிப்பர் கன்னந் தன்னில் உளவதுவாங் கீலகந்தான் முனிவர் கோடி யுதித்திடுவ ருரோமங்க டம்மி லோங்க வளநிலவு தேவர்களைம் பதுவாங் கோடி வந்திடுவ ருதரத்தே மற்றி வற்றால் அளவிறந்த வுலகுடல்க ளாதிக் கீச னபின்னமா னிமித்தவுபா தான மாவன்.

பொழிப்பணா: மகேசுவரரின் கமுத்திலிருந்து கணபகி கோன்றுவார். தையத்தானத்திலிருந்து அறுமுகப் பெருமான் எனும் கந்தர் தோன்றுவார். கபோலங்களிலிருந்து கீலகமந்திரங்கள் தோன்றும்: மயிர்க்கால்களிலிருந்து முனிகணங்கள் கோடிக்கணக்கில் வெழிக்கவர்களாய் வெளிப்படுவர். வயிற்றுக் தானத்திலிருந்து வெயம் அற்றலும் மிக்க ழம்பது தேவர்கள் வெளிப்படுவர். மேலும் இவ்வாறு கூறப்பட்டடுள்ள முறையால் அளவற்ற பிரபஞ்சங்களுக்கும் தனு கரணம் முதலானவைகளுக்கும் தான் வேற்ற விளங்குவதால், மகேசுவரன் நிமித்த உபாதான காரணன் என விளங்குவான்.

**அ.கை:** மேல் ஸ்ரீகண்ட பரமேகவரன் உற்பத்தியும் அவர் பண்ணும் கிருத்தியமும் கூறுகின்றது.

96. சேர்ந்திடவே சுத்தவித்தைக் கிறைவ ராகச் சிறீகண்ட வுருத்திரரைத் திகழ நோக்கி வாய்ந்திடவே யவராலே கலையதனில் வித்தை மற்றுமதி லவ்வியத்தார் குணங்க ளெல்லாம் ஆய்ந்தவரால் வேதமுட னாக மாதி யயன்திருமால் முதலோர்க ளவுனி மீதே போந்துலகி லுள்ளோர்கட் குரைக்க வன்னோர் புனிதமாம் போகுக்கைப் பொருந்கத் தானே.

பொழிப்புரை: சுத்தவித்யா தத்துவத்துக்கு அதிபராக ஸ்ரீகண்ட ருத்திரரை மகேசுவரர் நற்பயன் விளங்கத் தோற்றுவிப்பார். ஸ்ரீகண்ட ருத்திரரால்

கலை எனும் தத்துவத்திலிருந்து வீத்யா தத்துவத்தையும் பிரகிருதியையும் முகலான குணவிகற்பங்களையும் பொருத்தமான தோற்றுவிக்கப்படும். மேலும் ஸ்ரீகண்ட ருக்கிரரே வேத சிவாகமங்களை "இன்னார்க்கு **த**குப்" எனப் பக்குவமறிந்து பிரமன். கிருமால் முதலானவர்களுக்கு உபதேசீத்து அருள்வார். உலகில் உடிவடுத்துத் தோன்றியுள்ள ஆன்மக் கூட்டங்களுக்குத் தூய சீவஞானம் பிரகாசித்து நிற்கும் வகையில் அனுக்கிரகம் புரிவதற்காக விளங்குபவரே மிகண்ட பரமேசுவரர்.

**ூ.வைக:** மேலே இந்த ஸ்ரீகண்ட உருத்திரரே சகலாராகிய ஆன்மாக்களுக்குப் பரதத்துவர் என்பது கூறுகின்றது.

97. இந்தவருட் சீகண்ட உருத்திரரே சகலர்க் கீறில்பர தத்துவபென் றியம்புவது மிவரே வந்தருளி பெவ்விடத்து மவரவர்பெய் பூசை வகையனைத்து நோக்கியே மாசிலரு ளாலே தந்திடுவர் புத்தியுடன் சித்தி முத்தி சாலோக சாமீப சாரு பங்கள் சிந்தைசெயி லிவரிடத்தே யாகு மிக்க தேவர்முனி வோர்க்கருள்செய் தேசிகனித் தேவே.

பொழிப்பணா: அருள் கொண்டுள்ள நோக்கம் ஸ்ரீகண்ட ருத்திரரே சகலவர்க்கத்து ஆன்மாக்களுக்கு நித்தியமாக உள்ள பரதத்துவ நிலையினர் என நூல்களில் கூறப்பட்டிருப்பதும் ஆகும். ் இந்த மிகண்ட ருத்திரரே அந்த அந்த ஆன்மாக்கள் செய்யும் வழிபாட்டு எல்லாம் கண்டு மகழ்ந்து பாரபட்சமற்ற **அருள்திறத்தால்** அண்மா பேறுகளையும் முதலான சீத்திகளையும் வீடுபேற்றையும் ஆழ்ந்து நோக்குமிடத்து சாலோகம், சாமீபம், சாருபம் என உள்ள பதமுத்திகள் எல்லாம் இவராலே வழங்கப்படுவனவாகும் எனத் டுவரே எண்ணிறந்த தேவாகளுக்கும் முனிகணங்களுக்கும் கௌயலாம். அனுக்கிரகம் செய்யும் குரு(ழர்த்தியுமாவர்.

அ.வைக: மேல் மகேச்சுவரர் பிரளயாகலர்க்கு மல கன்மங்களை நீக்கிப் பரமமோகூத்தைக் கொடுப்பரென்றும், இருவீனையொப்பு மலபரிபாகம் அற்பம் பொருந்தினவர்களுக்கு வீனையை ஒழித்து உருத்திரர் அணுக்களாகப் பண்ணுவரென்பதும் கூறுகின்றது. 98. மிக்கதோர் பக்குவத்திற் பிரளயா கலர்க்கும் வினையொழித்துப் பரமுத்தி மேவு வித்தே ஒக்கவிரு வினையணைத்து மலபாக மிகவு முறாதற்ப முற்றவர்கட் கொழித்துவினை யணைத்தும் தக்கவதி காரமல மாத்திரமே நிறுத்தித் தாவிலுருத் திரராகத் தானருளைப் புரிந்தே துக்கமிலாப் புவனேச ராகச் செய்வர் தொலைகால முலகமெலாஞ் சுத்தமுத்தி யீவர்க்கே.

பொழிப்புரை: சகலரினும் உயர்க்குள்ள பிரளயாகலர்க்குக் கீவிரகர பொருந்தும்போது சத்திரிபாதம் மாயையையும், கன்மக்கையம் நீக்கி மேலான முத்தப்பேற்றை மகேசுவரர் வழங்கி அருள்வார்: கொள்ளை சமப்பட்டும் மலபரிபாகம் குறைவாகவே பொருந்தப் பெற்றுள்ளவர்களுக்கு நல்வினைப்பயனும் தீவினைப்பயனும் அழந்து போகும்படிச்செய்து மலபரிபாகத்துக்குத் தக்கவகையில் அதிகாரமலத்தை மட்டுமே நிலைநிறுத்தி சுத்தவித்யா தத்துவத்தில் ருத்திரவர்க்க ஆன்மாக்களாக வகையில் மேலான அனுக்கிரகம் செய்து துக்கம் என்பதற்றுச் சுகம் மட்டுமே துய்க்க வாய்ப்புள்ள புவனங்களுக்கு அதிபர்களாக அவர்களை நியமிப்பர். பிரபஞ்சங்கள் டுங்குகின்ற இலய காலக்கில் கங்க ருக்கிர ஆன்மாக்களுக்கு மேலான முத்திப்பேற்றைக் கொடுப்பர்.

அ.கை: மேல் ஈசுரசத்தி அதோமாயையைப் பொருந்தி ஆன்மாக்களுக்குத் தனுவாதியைப் பண்ணாநின்ற மாயை காலமாதியான அசாதாரண தத்துவங்களையும் சாதாரண தத்துவங்களையும் தாத்துவிகங்களையும் உண்டாக்கிப் பிரபஞ்சகிருத்தியம் நடத்தும் முறைமை கூறுகின்றது.

99. எண்ணிலுயி ரிருவினைகட் கீட தாக வீசசத்தி யதோமாயை யிசைந்துதனு முதல்கள் பண்ணியிடு மாயையுடன் கால மாதி பரவுயிர்க்கும் வெவ்வேறாம் படியுமிது வன்றி நண்ணியிடும் புவனங்கட் காதார மாக நலந்திகழ்சா தாரணமாந் தத்துவங்க டமையும் தண்ணியதாந் தாத்திகங்க டமையு மாக்கிச் சகமதனை நடத்தியிட றனையுமினி யுரைப்பாம்.

பொழிப்புரை: ஈசுவரசக்தி, எண்ணிறந்த ஆன்மாக்களின் புண்ணிய பாவங்களுக்கு ஈடாக அதோமாயை (மிசிரமாயையும் அசுத்த மாயையும்) அதிட்டித்து தேகம் கரணம் முதலானவற்றை வீளைவீக்கும் மாயையுடன் காலம் முதலான தத்துவங்கள் எல்லா ஆன்மாக்களுக்கும் அசாதாரணமாகத் தனித்தனியே பொருந்துமாறு உண்டாக்கியும் கிவையல்லாமலும் புவனங்களுக்கு ஆதாரமாக வீளங்க நன்மை மிகும் சாதாரணமான தத்துவங்களையும் தத்துவங்களின் காரியமாக அமைவுபெற உள்ள தாத்துவிகங்களையும் உண்டாக்கியும் பிரபஞ்சத் தொடர்பான செயல்களைச் செய்யும் முறைமைப்பாட்டை இனிக்கூறுவோம்.

ூ.கை: மேல் மகேசுரருடைய பிரபஞ்சகிருத்தியமும் ஸ்ரீகண்ட பகவானுடைய பிரபஞ்ச கிருத்தியமும் கூறுகின்றது.

100. எசர்சத்தி யால்மாயை கலங்கல் செய்த விடமாயா தத்துவமா மிதிற்கால நியதி தேசுருவாங் கலையுதிக்கு முற்பிற்பா டின்றிச் சேர்ப்பரிதிற் புவனங்க டமையருளாற் சிறக்க ஆசிலருட் சீகண்ட வுருத்திரர்தாங் கலையி லவ்வியத்தம் பிரதானம் பிரகிருதி யாகப் பேசியிடும் பிரியாய நாமமுறு மானைப் பிறப்பிப்பர் வித்தையையும் பினைராகந் தனையும்.

பொழிப்புரை: மகேசுவரர் தமது சக்தியால் மாயையை ஓரளவு அசைத்துக் காரியப்பாட்டிற்கு ஏற்றவாறு செய்த நிலையே மாயை எனும் தத்துவமாகும். இந்த மாயா தத்துவத்திலிருந்து ஒரே சமயத்தில் (இது முற்பாடு, இது பீற்பாடு என இல்லாமல்) காலம், நியதி, ஒளி வடிவமான கலை எனப்படும் தத்துவங்கள் உண்டாகும். குந்தத் தத்துவங்களில் அவர் அழகுற, அருளாலே உயிர்களின் நிமித்தம் புவனங்களைத் தோற்றுவிப்பார். பாரபட்சமற்ற அருள்நலம் உடைய ஸ்ரீகண்ட பகவான் கலை தத்துவத்திலிருந்து அவ்வியக்தம் எனவும் பிரதானம் எனவும் பிரகிருதி எனவும் பல்வேறு பரியாயப் பெயர்களைப் பொருந்தியுள்ள "மான்" அகத்தமாயையை உண்டாக்குவார். பின்னர் el Cas රුගෙන தத்துவத்திலிருந்து வீத்யா தத்துவத்தையும் அராக தத்துவத்தையும் தோற்றுவிப்பார்.

அ. கை: மேல் கலாதி பஞ்ச தத்துவங்களுடைய கிருத்தியம் கூறுகின்றது.

 காலந்தான் வியாபியா யருவ மாகிக் கழிகால நிகழ்காலம் வருங்கால மென்றே ஏலுந்தான் பரவுயிர்க ளியற்றுமிரு வினையா லிசைந்தபல மவரவர்கட் கேயிசைக்கு நியதி மேலுந்துங் கலையாண வத்தைச் சற்றே விடநீக்கி யான்மாவி னறிவுதொழில் விளக்கும் மாலுந்தும் புலனறிவை யாக்கும் வித்தை மாசதனி லாசையது ராகத்தால் வருமே.

பொழிப்புரை: காலதத்துவம் வியாபகமாகவும் அருவமாகவம் கருந்து, இறந்த காலம், நிகழ்காலம், எதிர்காலம் என இயங்குவது: நியதி தத்துவம் வர்க்கக்கு அன்மாக்கள் செய்யும் நல்வினை, தீவினைகளால் பொருந்தும் தின்ப-துன்ப விளைவுகளை அந்த அந்த ஆன்மாக்களுக்கு முறை தவறாமல், அரச ஆணை போன்று பொருந்தச் செய்யும்: அடுத்துப் பொருந்தும் கலை என்னும் தத்துவம் ஆணவமலத்தால் நேர்ந்துள்ள சிறிதே நீக்கி ஆன்மாவின் ஞானத்தையும், இச்சையையும், மறைப்பைச் கிரீயையும் ஒரளவு மலர்ச்சீ பெறச் செய்யும். வித்தியா தத்துவம் ஆன்ம ஞானத்துக்கு மயக்கம் உறுவிக்கும் சப்தம் முதலான விடயங்களை காணச் செய்யும். அராக தத்துவம் ஆன்ம ஞானத்துக்கு அஞ்ஞான வடிவாக உள்ள விடயத்தில் அசையைத் தோற்றுவிக்கும்.

**அ.கை:** மேல் புருட தத்துவோற்பத்தியும் அதனுடைய தொழிலும் கூறுகின்றது.

102. எண்ணெயுடன் றிரியங்கி யிசைந்த போதங் கெரிசுடராம் விளக்கான தென்ன வேதான் பண்ணமருங் காலாதி யவித்தை கூடப் பஞ்சகஞ் சுகமென்னும் பரிசதனை யுடைத்தாய் நண்ணியிடும் புருடனாந் தத்துவமே லதனா னவின்றிடுவ ரான்மாவைப் புருடனென நாளும் உண்ணவரும் வினைப்பயனுக் கீடாகக் கால வருத்திரர்தம் புவனமள வுயிரினைக்கொண் டுழலும்.

பொழிப்புரை: எண்ணையும் திரியும் நெருப்பும் கூடினபோது ஒளி வீகம் வீளக்காகத் தோன்றியது போன்று, முறைமைபடித் தோன்றிப் பொருந்தும் காலம், நியதி, கலை, வீத்தை, அராகம், எனும் ஐந்து தத்துவங்களும் ஒருசேர தணைவதால் அமையும் பஞ்ச கஞ்சுகம் எனும் சட்டையுடையதாய் புருடன் எனும் தத்துவம் பொருந்தும். அந்தப் புருட தத்துவ பீணைப்பீனால் ஆன்மாவை எப்பொழுதும் புருடன் என்று கூறுவார்கள். அந்தப் புருட தத்துவம், அனுபவத்துக்கு வர உள்ள புண்ணிய-பாப, சுக-துக்க பலன்களுக்கு ஈடாக இறுதிக்கண் உள்ள காலாக்னி ருத்திர புவனம் வரை ஆன்மாவைச் செலுத்திக் கொண்டு உழன்று நிற்கும்.

அ.கை: மேல் ஸ்ரீகண்ட பரமேசுவரன் பிரகிருதியீற் குணங்களை உண்டாக்கிப் பிரம வீஷ்ணு ருத்திரர்களைக் குணவதிஷ்டிதராகச் செய்ய அவர் சிருட்டி திதி சங்காரங்களைப் பண்ணுவர் என்பது கூறுகின்றது.

103. பிரகிருதி தனின்முன்று குணங்களையும் விரீத்தே
பிரமன்மா னீலவுருத் திரர்க்களிப்பன் பீனாகி
தரையிறுதி யாதியுள தத்துவங்க ளனைத்துந்
தாழ்வறவே யாக்கியளித் தழியுமெனச் சாற்ற
நிரைநிரையே யிராசதத்தைச் சாத்திகதா மதத்தை
நித்தலுந்தா னதிட்டித்து நின்று கொண்டே
உரமுறவே யுலகனைத்து மாக்கியளித் தழிப்ப
ருண்டாகும் படியுமீனி மேற்றெரிய வுரைப்பாம்.

பொழிப்புரை: முக்கண்ட ருத்திரர் பிரகிருதி மாயையிலிருந்து சாக்விகம் முன்று குணங்களையும் வீரிவாகத் தோற்றுவீத்து அவற்றை முறையே பிரமன், திருமால், நீலருத்திரர், ஆகயோரீடம் பொருத்துவித்து " சீத்தம் முதல் மண் ஈறாக உள்ள தத்துவங்கள் அனைத்தையும் குறைவறப் படைத்தும், காப்பாற்றியும், ஒடுக்கியும் செயற்படுங்கள்" என நெறியும் தந்து நிற்பர். முறையாக, ராஜஸ குணத்தைப் பிரம்மாவும், சாத்துவிக குணத்தைத் திருமாலும், தாமஸ குணத்தை நீல ருத்திரரும் எப்பொழுதும் அதிட்டித்துக் கொண்டு நின்று, திடம் பொருந்த எல்லா உலகங்களையும் உண்டாக்கிக் காப்பாற்றி ஒடுக்கி வருவார்கள். கினி பிரகிருதி மாயையிலிருந்து தத்துவங்களும் அவற்றின் செயற்பாடுகளும் உண்டாகும் முறையை இனி வீளக்கம் பெறக் கூறுவோம்

அ.கை: மேல் சீத்தம் புத்தி என்னும் தத்துவங்களுடைய உற்பத்தியும் கிருத்தியமும் கூறுகின்றது.

104. மானதனி லதோபாகஞ் சீத்த மாகி மன்னியிடுஞ் சீந்தனையை மற்றதனிற் குணங்கள் தானிரண்டைச் சாத்துவிக மடக்கி நிற்கத் தனிலுதிக்கும் புத்தியாந் தத்துவந்தா னதுவும் ஊனமற நிச்சயஞ்செய் யுருவ மென்று முயிர்வினையின் வாதனைக ளுறுவ தென்றும் ஆனவிவை யிரண்டாகுங் குணங்க ளாலே யைம்பதாம் பாவங்க ளடையுந் தானே.

பொழிப்புரை: முக்குணங்கள் பிரிக்கப்படாமல் கூடி நிற்கும் நிலையில் மான் பிரகிருதியின் கீழ்ப்பகுதி முகண்ட ருக்கிரின் கலக்கப்படும் போது, முக்குணங்கள் பிரீவுபட்டு ஏற்றத் தாழ்வு இன்றி நிற்கும் நிலையே குணதத்துவம் அகும். அதுவே சீக்கம் பெயருடையதாகி ஆன்மாக்களுக்குப் போக சிந்தனையைத் தோற்றுவீக்கும். சாத்துவிக, தாமஸ, ராஜஸ மயமாய் நின்ற கீழ்ப் பகுதி பிரகிருகியில் தாமஸமும் ராஜஸமும் அடங்கி சாத்துவீகம் மேம்பட்டு நீற்கும் பொழுது **புக்கி தக்குவம் உண்டாகும். அந்தப் புக்கிதத்துவமும்** ஆன்மாக்கள் நீச்சயிக்கும்படிச் செய்து நீற்கும். நீச்சயத்சை செய்கையால் நீச்சயான்மா என்றும், கன்மம் வாசனை மயமாக இதில் திடம்கொண்டிருப்பதால் வாசனான்மா என்றம் புத்திதத்துவம் திருவகைப்பட்டு நிற்கும். புக்கி தத்துவம் குணபேதங்களால் அடையும் பாவங்கள் ஐம்பதாகும்.

**ூ.கை:** மேல் இரண்டு விருத்தங்களால் புத்தி பாவாஷ்டக சொருபமாய் ஐம்பது பேதமாய் நிற்கும் என்பது கூறுகின்றது.

108. சாத்திகத்தா லேதரும் ஞானமுடன் விடயந் தனில்வயிராக் கியமாகுஞ் சாற்றுமிரா சதத்தால் மாத்திரமில் லாச்செல்வத் திச்சையுட னியற்றல் வந்தணையுந் தாமதத்தால் மருவியிடு மதன்மம் காத்திரந்தா னென்றல்முத லஞ்ஞான விடயக் கண்ணியினிற் பட்டுழன்று கவற்சி கொள்ளும் சோத்திரத்தை யாதிவழி துறத்த லின்மை தொகுசெல்வ மின்மையுமாஞ் சொல்லிற் றானே.

பொழிப்புரை: சாத்துவிக குணத்தால் தருமம், ஞானம், சப்தம் முதலான விடயங்களில் செல்லும் வைராக்கியம் எனும் (மன்றும் உண்டாகும். செய்யப்பட்ட தீவினையின் முற்பிறப்பகளில் பயன்கள் பந்தமாகக் கூடியிருக்கும் தாமச குணத்தால் அதர்மம், தேகம், இந்திரியம்,கரணம் அன்மா எனக் கருத வைக்கும் அக்ஞானம், சப்தம் ஆகியவற்றையே முதலான விடயங்களாகும் வலையிற்பட்டு உழன்று திரீந்து விடயப்பற்றில் அமுத்துவிக்கும் செவிமுதலான இந்திரியங்கள் வழியாக அடையப்பெறும் வீடயங்களைத் துறக்க இயலாமையான அவைராக்கியம் என்னும் பாவங்கள் தோன்றும்,

106. தரும்பிரு விதத்தாகு ஞானமோ ரைந்தாஞ் சாற்றும்வயி ராக்கியமு மீரைந் தாகும் மருவியிடு செல்வமிரு நான்க தாகு மற்றதன்ம மோரிரண்டா மாச தாகத் தூரிசதுறு மஞ்ஞான மோரைந் தாகும் துறப்பிலதோர் பத்தாகச் சொல்லுஞ் செல்வம் கருதலிலா தோரெட்டா மாகவிவை யெல்லாங் கணக்கிடுங்கா லைம்பதாய்க் கழறு நூலே.

பொழிப்புரை: கருமம் என்பது இயமம் எனவும் वंधायका திருவீதங்களாகும். ஞானமானது லௌகிகம், வைதிகம், அத்தியான்மிகம், அதிமார்க்கம், மாந்த்ரம் என ஐந்தாகிப் புத்தியின் விகல்பத்தால் மேலும் பத்துவீதமாகும். பொருந்தும் ஐகவரீம் என்பது எட்டுவீதமாகும். அதர்மம் அயமம், அநியமம் என இரண்டு வீதம். மாசு பொருந்திய அஞ்ஞானம் ஐந்து விஷயங்களைக் குறக்கல் என்பகு **இல்லா**த அவைராக்கியம் செல்வப்பேறு என்பதை நினைப்பதற்கு டுடம் அனைசுவரியம் என்பது எட்டுவகை. புத்திபேதமாய் வீளங்கும் திவைகளைக் கணக்கிட்டாரல் ஐம்பது பேதம் எனச் சீவாகமங்கள் கூறும்.

அ. கை: மேல் திரண்டு விருத்தங்களினாலே ஆன்மாக்களினுடைய கன்மானுகுணமாகக் குணங்களின் ஏற்றக்குறைச்சலினால் ஆறு குணமுண்டாமென்பது கூறுகின்றது.

107. முக்குணங்க டம்மிலாரு குணமொருத்தர் பாலே முழுவதுநின் நீடாவினையின் முறைமை யாலே சிக்குணங்க ளிரண்டையொன் நடக்கவத னாலே யாறுகுண முதிக்குமுணர் முன்றுகுண மதனில் கிக்குணங்கள் கூட்டத்தா லெண்ணில்குண முளவா மியம்பிலது பெருகுமினி யிருமுன்று குணங்கள் புக்கபடி யுரைத்திடுவா மிவற்றி னுள்ளே பொல்லாத செயற்குணங்கள் பொருந்தா வாறே.

பொழிப்புரை: ஆன்மாக்கள் செய்த கன்மத்தை அனுசரித்து முன்று குணங்களிலே தனித்த ஒரு குணம் மட்டும் ஆன்மாவில் முழுமையாக விளங்காது: முன்று குணங்களும் ஏற்றத் தாழ்வுடன் வீளங்கும். குணங்கள் முன்றனுள் டூரண்டு குணங்களை ஒரு குணம் அடக்க மேம்பட்டு வீளங்க ஆறு குணங்கள் உண்டாகும். முன்று குணங்களில் இந்த ஆறு குணங்களின் சேர்க்கையால் எண்ணற்ற குணங்கள் உண்டாகும். இவற்றை ஆகமநூல்களில் கண்டுணர்க. இங்கே வீவரீக்கில் பெருகி நிற்கும். இனி இந்தக் குணபேதங்களுக்குள்ளே பொல்லாத ஆற்றல் வாய்ந்த குணங்களை ஆன்மாக்கள் அடையாத வகையில் ஆறு குணங்கள் தோன்றும் முறையைக் கூறுவோம்.

108. தருமநெறி சாத்துவிகந் தாமதரா சதத்தைத் தானடக்கத் தோன்றியீடும் பிரகாசம் லகுதை வரும்வகைரா சதமதுதான் சாத்திகதா மதத்தை மறைத்தொளிர வுவட்டம்பஞ் சலனமிவை வருமால் பொருவிலாளி சாத்துவிக ராசதந்தான் புதையப் பொருந்தியிடிற் றாமதந்தான் புந்தி தன்னில் குருவென்னுங் குணத்துடனே வரணகமுத் தோற்றுங் கூறிலிவை யாறாகுங் குணங்க டாமே.

பொழிப்புரை: **அ**றநெறிக்குப் பொருந்தியதான சாத்துவீகம், **திராசதத்தையும்,** தாமதத்தையும் அடக்கி மேம்பட்டிருக்கும் பொழுகு பிரகாசம் எனும் குணமும், லகுதை எனும் குணமும் உண்டாகும். அடுத்து முறையே தோன்றும் ராஜஸகுணம் சாத்துவீகத்தையும் தாமசத்தையும் அடக்கி மேம்பட்டிருக்கும்பொழுது உபஷ்டம்பம் எனும் குணமும், சலனம் குணமும் உண்டாகும். ஒப்பற்ற ராஜஸ்(மும் சாத்துவிகமும் **அடங்கிநிற்கத் தாமசகுணம் ஆதிக்கம் பெற்று வீளங்கும்போது குரு எனும்** குணமும், வரணகம் எனும் குணமும் உண்டாகும். கூறுமீடத்து இவையே அறு குணங்களாகும்.

**அ.கை:** மேல் புத்திதத்துவத்திலே அகங்காரம் தோன்றிக் குணவிகற்பத்தால் முன்றுபேதமாம் தன்மை கூறுகின்றது.

109. புந்திதனி லகங்காரந் தோன்றியே மனந்தான் பொறியதனாற் பற்றுபொருள் கைக்கொள்வ தாகிப் பந்தமுற யானெனதென் றேயபீமா னத்தைப் பண்ணுவதாய் வாயுக்கள் பலவீனையு மியீற்றிச் சந்தமுறுங் குணமுன்றால் முன்ற தாகுந் தைசதவை காரியுடன் பூதாதி தானென் றிந்தவகங் காரங்கள் முன்றினிட மாயே யினியுதிக்கும் தத்துவங்க எியல்பினையு முரைப்பாம்.

பொழிப்புரை: புத்தி தத்துவத்திலிருந்து அகங்கார தத்துவம் தோன்றி, மனம் இந்திரியங்கள் வழியாகப் பற்றிய பொருள்களைச் சூழ்வதாகி, பொருந்த 'யான்' 'எனது' எனும் அபிமானத்தைச் செய்வதாகி பிராணண் முதலான வாயுக்களுக்குரிய பற்பல செயல்பாடுகளையும் செலுத்திநிற்பதாகி எப்பொழுதும் செயற்படும் முன்று குணங்கள் காரணமாக, தைலை அகங்காரம், எனவும் வைகாரி அகங்காரம் எனவும் **ிகங்காம்** எனவும் மேவகைப்பட்டு நிற்கும். டுந்த மேவகை அகங்காரங்களிலிருந்து கினி உண்டாகும் தத்துவங்களின் டியல்பையும் தனிக்கூறுவோம்.

**ூ. வக:** மேல் தைசத வகங்காரத்திலே மனமும் ஞானேந்திரியமும் உற்பத்தியாவதும் அவற்றின் கிருத்தியமும் கூறுகின்றது.

110. முந்தமனம் தைசதத்தே முளைக்கும் பின்னர் முளைப்பதாஞ் சோத்திரத்தை முதலா வைந்தும் அந்தமனங் காகத்தின் விழியே போல அகத்தினிலும் புறத்தினிலு மடைந்துபொறிக் கெதிராய் வந்தவிட யங்கடமைப் பற்றி யுள்ளு மன்னியதைப் பாவிக்கும் வகைய தாகும் சிந்தைசெயிற் செவிதோல்க ணாக்கு முக்குச் சேர்சத்த மாதியைந்தைத் தெரிவிக்கு முயிர்க்கே.

பொழிப்புரை: தைஜஸ அகங்காரத்திலிருந்து முற்படத் தோன்றுவது மனம்: பின்னர் செவி, தோல், கண், நா, முக்கு எனும் ஞானேந்திரியங்கள் ஐந்தும் உண்டாகும். முற்படத் தோன்றிய மனமானது காக்கையின் கண்ணானது உள்ளும் புறமும் தடையறச் சஞ்சரிப்பது போன்று, இந்திரியங்களுக்கு முன்னாக வந்து நின்று சப்தம் முதலான விடயங்களைப் பற்றி, அவ்வாறு பற்றப்பட்ட வீடயங்களை உள்ளேயும் பாவித்து நிற்கும் டூயல்புடையதாய் விளாங்கும். செவி, தோல், கண், நா, முக்கு, எனத் தோன்றும் ஐந்து இந்திரியங்களும், ஆன்மாவீன் நலத்துக்காகப் பொருந்தியுள்ள பரீசம், ரூபம், ரசம், கந்தம், எனப்படும் விடயங்கள் ஐந்தையும் ஆன்மாவுக்கு அறிவிக்கும்.

அ.ணைக: மேல் ஞானேந்திரியங்கள் ஐந்தும் பஞ்ச பூகங்களிலே தோன்றுமென்று சொல்ல, நீர் அகங்காரத்திலே தோன்றுமென்று சொல்லுவானேன் என்னும் சங்கையும் அதற்கு உத்தரமும் கூறுகின்றது.

111. பொறியைந்தும் பூதங்க டம்மிற் றோன்றிப் பூதங்கள் குணமான புலன்க டம்மை நெறியொன்றப் புணருமகங் காரந் தன்னி னீர்பொறிக ளுதிக்குமென்று நிகழ்த்தா தென்னில் குறியனல் னயனங்க ளுதிக்கு மாகிற் குளிர்புனலுட் பொருள்கவர்தல் கூடு மெங்ஙன் செறிபொழுதி னீரினுள்ளே சாந்த மாமாற் றேர்ந்திடுமற் றவைகளுமிச் செய்கை யென்றே.

பொழிப்புரை: செவி முதலான இந்திரியங்கள் ஐந்தும் ஆகாசம் முதலான ஐந்து புதங்களிலிருந்து முறையே தோன்றி, அந்தப் புதங்களின் குணமான சப்கம் மகலான விடயங்களுள் வெவோர் வியுயிடுக்கு தனக்குரிய கிரகிக்கும் விடயத்தைக் செயலைப் பொருந்தும்: ளகள்கம தத்துவத்திலிருந்து செவீ முதலான ஐந்து இந்தியங்கள் தோன்றும் என நீர் கூறுவது பொருந்தாது எனக் கூறீனால் ரூபம் எனும் குறியுடைய அக்னியீல் கண் ஆகிய இந்திரியம் தோன்றுமானால், குளிர்ச்சிபொருந்திய நீருக்குள் இருக்கின்ற பொருளை அந்தக் கண்ணால் கிரகிக்கமுடியும்? அக்னியின் காரியமான கண், நிருக்குள்ளே பொருந்தும் பொழுது நெருப்புக்கும் நீருக்கும் பகையாதலின் அழிந்துபடும். எனவே புதங்களிலிருந்து **இந்தியங்கள்** தோன்றுவதில்லை. நான்கு ஏனைய இந்திரியங்களும் இவ்வாறே என ஆய்ந்துணர்க.

**அ.கை:** மேல் வைகரியகங்காரத்தில் கன்மேந்திரியங்களுற்பத்தியும், பூதாதியகங்காரத்தில் தன்மாத்திரைகளுற்பத்தியும் ,அவற்றின் கிரியைகளும் கூறுகின்றது.

112. தொழில்செய்யு மிந்திரியம் வாக்காதி யைந்துந் தோன்றியே வைகரியிற் சொலவாதி புரியும் இழிவிலாச் சத்துடன் பரிச ரூப விரதகந் தங்களென வியம்பியவிவ் வைந்தும் கழிவிலாக் காரணதன் மாத்திரைக ளிதற்குக் காரணமாம் பூதாதி கருதிலிவை யைந்தும் வழிமுறையே மனம்புத்தி யகங்காரங் கூட

## மருவுபுரி யட்டகமாய் மன்னியிடு முயிர்க்கே.

பொழிப்புரை: வைகாரி அகங்காரத்திலிருந்து, தொழில் செய்யும் வாக்கு, பாதம், பாணி, பாயு, உபத்தம் எனும் ஐந்து இந்திரியங்கள் தோன்றி முறையே வசனம், கமனம் (கியக்கம்), தானம், வீசர்க்கம், ஆனந்தம் எனும் ஐந்து தொழில்களையும் செய்யும். காரணமாக வீளங்கும் பூதாதி அகங்காரத்திலிருந்து, கிழிதகைமை அற்ற சப்தம், பரீசம், ரூபம், ரசம், கந்தம் எனக் கூறப்படும் ஐந்தும், நீங்காமல் நிற்கும் தன்மாத்திரைகள் எனத் தோன்றும். கிவ்வாறு உள்ள சப்தம், பரீசம், ரூபம், ரசம், கந்தம் என்னும் தன்மாத்திரைகள் ஐந்தும் முறைப்படி வீளங்கும் மனம், புத்தி, அகங்காரம் எனும் முன்றும் கூடப் புரியட்டக தேகம் என ஆகி, ஆன்மாக்களுக்கு சூக்கும் உடலாகப் பொருந்தும்.

ூ.கை: மேல் ஆன்மாக்கள் வீனைக்கீடாகப் புரியட்டக தேகத்தாற் போக்குவரவைச் செய்யுமென்றும், இதிலே நின்றுந் துாலதேக முண்டாகு மென்றுங் கூறுகின்றது.

118. பொருந்தியீடும் புரியட்ட சூக்குமரு பத்தாற் போக்குவர வனைத்தினையும் புரியுமுயிர் வினையால் அருந்தியீடுஞ் சுவர்க்கநர காதிகளை யடைந்தே யறம்பாவத் தாலின்ப துன்பங்க ளவற்றைத் தெரிந்திடவே தூலமாந் தேகந் தானுஞ் சேருமிந்தச் சூக்குமதே கத்திலனத் தேர்க வருந்தனியே வானாதி சத்தாதி தன்னில் வருமுறைமே லாகமத்தின் வழிமுறையே யுரைப்பாம்.

பொழிப்புரை: ஆன்மாக்கள் செய்யும் கன்மத்துக்கு ஈடாகப் பொருந்தும் புரியட்டகமாகிய சூக்கும தேகத்தால், ஆன்மா மேலுலகிலும் கீழுலகிலும் போக்குவரவு செய்யும்: செய்யப்பட்ட புண்ணிய பாவங்களால் முறையே குழைக்க உலகிற்கும் நரக உலகிற்கும் ஆன்மா சென்று துன்பத்தையும் முறையே அனுபவிக்கும். சூக்கும தேகத்திலிருந்து தூல தேகமானது 8F 85 துக்கங்களை அனுபவப்பதற்காக ஆன்மாவுக்கு உண்டாகும். வேறுபட விளங்கும் ஆகாசம் முதலான பூதங்கள் சப்தம் முதலான காரண தன்மாத்திரைகளிலிருந்து தோன்றும் முறைமையை ஆகுழங்களில் கூறப்பட்டுள்ளவாறு நிரலே கூறுவோம்.

வானதுதா னுற்பூத சத்தத்திற் றோன்றும் வாயுவனுற் பூதசத்த வுற்பூத பரிச மானவற்றிற் றோன்றுமனுற் பூதசத்தப் பரிச மாகியிடு முற்பூத ரூபத்தே யனலும் ஊனமதாஞ் சத்தமுடன் பரிச ரூப வுற்பூத விரதத்தி லப்புதிக்கு மேல்மண் தானதுவு மனுற்பூத சத்தாதி நான்காய்த் தளர்விலா வுற்புத கந்தத்தாந் தானே.

பொழிப்புரை: உத்புக சப்த தன்மாத்திரையிலிருந்து ஆகாசம் தோன்றும்: 'அனுத்புக சப்தம் உத்புக பரிசம்' என உள்ள பரிச தன்மாத்திரையிலிருந்து வாயு தோன்றும்: 'அனுத்புக சப்தம், அனுத்புக பரிசம், உத்புக ரூபம்' என உள்ள ரூப தன்மாத்திரையிலிருந்து தேயு (நெருப்பு) தோன்றும்: 'அனுத்புக சப்தம், அனுத்புக ரூபம், உத்புக ரசம்' என உள்ள ரச தன்மாத்திரையிலிருந்து நீர் தோன்றும்: 'அனுத்புக சப்தம், அனுத்புக பரிசம், அனுத்புக ரஸம், உத்புக கந்தம்' என உள்ள கந்த தன்மாத்திரையிலிருந்து மண் தோன்றும்.

அ.கை: மேல் வேதத்திலே ஆன்மாவினிடத்திலே நின்றும் ஆகாசாதிகள் ஒன்றில் ஒன்று தோன்றுமென்னுஞ் சங்கைக்கு உத்தரங் கூறுகின்றது.

115. சாற்றியிட வேதத்தே யான்மாவில் வானந் தானதனிற் கால்தீநீர் தரணி தானும் தோற்றியிடு மொன்றிலொன்றா யென்றே நீர்தாஞ் சொல்லியதிங் கென்னையெனிற் சொல்லு வாங்கேள் மாற்றரிய காரணத்தின் குணங்க டாமே வந்திடுமேற் காரியத்தே யெனும்வழக்கி னாலே காற்றனனீர் மட்குணங்கள் வானந் தன்னிற் கண்டதிலை யால்வானங் காரணமன் றென்னே.

பொழிப்புரை: "ஆன்மாவிலிருந்து ஆகாசமும் ஆகாசத்திலிருந்து வாயுவும், வாயுவிலிருந்து தேயுவும், தேயுவிலிருந்து நிரும் நிரிலிருந்து மண்ணும் உண்டாகும் வேகக்கிலே கூறப்பட்டிருக்க, नळा கங்கே புகாதி **ிகங்காரத்திலிருந்து** தன்மாத்திரைகள் 2215-51 கோன்ற, தன்மாத்திரைகளாலே புஞ்சபுதங்கள் உண்டாகும் என்று நீவிர் கூறுவது ஏன்?" எனக் கேட்பீன், கூறுகீறோம், கேட்க: மாற்றம் அடையாத காரணத்தின் குணங்கள் காரியத்திலே வரவேண்டும் எனும் நியதியால், வாயுமுதலான நான்கு பூதங்களின் பரீச, ரூப, ரச, கந்த குணங்கள் நான்கும் ஆகாயத்தில் காணப்படவில்லை ஆதலால் ஆகாயம் காரணமாக இருக்க தியலாது.

அ. கை: மேல் வேதத்திலே ஆன்மாவிலேநின்றும் ஆகாசாதிகள் ஒன்றிலே ஒன்றாகத் தோன்றுமென்ற வசனத்துக்கு உத்தரங் கூறுகின்றது.

116. ஆங்கார நானானென் றறைவ தாக வனைத்துயிர்க்கு மண்ணியதா யடைந்து கொண்டே ஓங்காநின் றுள்ளதா லான்மா வென்றே யுரைத்ததா மிலக்கணையா வுதித்தனின் பாலே பாங்கார்தன் மாத்திரையி லாவ தாகும் பாராதி யசித்துதிக்குஞ் சித்திலென்கை பழுதாம் நிங்காது வானதனை வாயு வாதி நின்றுகுணஞ் சார்தலினா னிகழ்த்தியதா நினையே.

பொழிப்புரை: எல்லா ஆன்மாக்களிலும் அகங்காரம் உட்கருவியாய் நெருங்கீப் பொருந்திக்கொண்டு நிற்பதால் "நான், நான்" சொல்வதாகச் செயற்பட்டு ஓங்குவது ஆன்மா என ஆதார இலக்கணத்தால் டுவ்வாறு சொல்லப்படுகிறது. அந்த அகங்காரத்திலிருந்து முறையாகத் தோன்றிய பஞ்ச தன்மாத்திரைகளால் மண் முதலான ஐம்பெரும் பூதங்கள் உண்டாகும். கிவ்வாறன்றி, சீத்துருபமாக உள்ள ஆன்மாவிலிருந்து ஓடருபமாக இருக்கும் ஐந்து பூதங்களும் தோன்றும் எனில் ஆன்மாவும் ஆகாசம் போன்று சடப்பொருளாகவும் வீகாரப்படுவதாகவும் ஆகிவீடும். வாயு முதலான நான்கு பூதங்களும் ஆகாச பூதத்தை வீடாமல் நின்று வாயு சப்தம், பரீசம் திரண்டு குணங்களையும், தேயு சப்த, பரீச, ரூபம் எனும் குணங்களையும் Bir, சப்க, பரிசு, ரூப, ரசமான குணங்களையும் மண் கவற்றுடன் கந்தமும் சேர்ந்த ஐந்து குணங்களையும் பொருந்தி விளங்குவதால் வேதத்திலே இவ்வாறு ஒன்றில் ஒன்று தோன்றும் எனக் கூறப்பட்டது.

அ.வை: மேல் கிரண்டு விருத்தங்களால் பிருதிவியாதி பஞ்சபூதங்களுக்குக் கிரியைகளுங் குணங்களுங் கூறுகின்றது. 117. வானருவாய் வியாபியாய்ச் சத்தகுண மாகி
மற்றுளநாற் பூதங்கட் கவகாச மாகும்
தானதனிற் சலிப்பதா யுருவா ரூபத்
தன்மையாய் நிலமுமாய்ச் சத்தமுடன் பரிச
மானகுண முடைத்தாகி வாயு நிற்கும்
அன்லதுதான் சத்தமுடன் பரிச ரூபம்
ஊனமற வுடைத்தாகிச் செம்மை யாகி
யுறும்பொருளைச் கடுவதா யோங்குந் தானே.

பொழிப்புரை: ஆகாயம் அருவமாகவும் வியாபகம் உடையதாகவும் ஒலியைக் குணமாக உடையதாகவும், மற்றும் உள்ள காற்று முகலான நான்கு புதங்களுக்கும் St in கொடுப்பதாகவும் விளங்குவதாகும். காற்று. ஆகாயத்தில் சன்சரிப்பதாகவம். உரு-அருவாகவும், வீளிகை வாய்ந்ததாகவும் ஒல், பரீசம் ஆகிய இரண்டு குணங்களை உடையதாகவும் விளங்கும்: மெருப்பு-சப்கம். பாசம். ரூபம் எனும் குணங்களைக் குறைவறக் கொண்டகாகி. சீவந்தநிறம் உடையகாய்க் **கன்னொ**டு பொருந்தும் பொருளைச் சுடுவதாகிச் சிறந்து நிற்கும்.

118. இரதமுரு வப்பரிச சத்தமெனு மிந்த விரிரண்டு குணமுடைத்தா யெல்லாத் திக்கும் பரவுவதாய் வெண்மையாய் நெகிழ்ச்சி யாகும் பான்மையா மப்பதுதான் பார்க்கிற் பாரும் உரமதுவாய்த் தாரகமாய்க் கந்த மாதி யோரைந்து குணமுடைத்தாய்ப் பொன்மை யாகித் திரமதுவாம் பாகத்தா னானா வன்னஞ் சேர்வதுமா யறுசுவையாய்த் திகழுந் தானே.

பொழிப்புரை: நீர் எனும் புதமானது ரசம், ரூபம், பரிசம், ஒலி ஆகிய நான்கு குணங்களை உடையகாய், எல்லா திசைகளிலும் பரவிநிற்கும் தன்மையுடையதாய் வெண்மை வாய்ந்ததாய், நெகிழ்ச்சி மிறம் பெற்றிருப்பகாய் விளங்கும். பிருதிவி எனும் யுகம் கமனத் கன்மை உடையதாய், இயங்கு பொருள் இயங்காப் பொருள் ஆகிய அனைத்தையும் தாங்குவதாய், ஒல், பரீசம், ரூபம், ரசம், மணம் எனும் ஐந்து குணங்கள் உடையதாய் பொன்மை நிறம் வாய்ந்ததாய் உறுதிப்பட்டுள்ள பேதங்களால் பலவகைப்பட்ட வண்ணங்கள் பொருந்தப் பெற்றுள்ளதாய், அறு சுவைகள் கொண்டுள்ளதாய் விளக்கத்துடன் திகழும்.

**ூ.னை:** மேல் இந்தப் பஞ்ச பூதங்கள் பஞ்சீகரணமாய் நின்று தேகங்கள் பேதமானதும், அந்த பிரகாரம் அண்டங்களுமா மென்னு முறைமையுங் கூறுகின்றது.

119. கருதியிடும் புதங்க ளைந்தும் பஞ்சீ
கரணமா யொன்றையொன்று கலந்து நின்றே
மருவியிடுங் காயங்க ளாயே மற்று
மன்னியிடு மண்டங்க டாமுமிந்த வகையே
தருவதுதா னரகர்க்குப் பூத காயஞ்
சடுதியிலாஞ் சூக்குமத்தே பரிணாம நரர்க்குத்
திருமருவு மிமையோர்க்குப் பூத சார
தேகமா மக்கணமே திருந்தியகுக் குமத்தே.

பொழிப்பரை: கவ்வாறு கருதப்படும் பூதங்கள் ஐந்தும், பஞ்சீகரணம் எனப்படும் வீசேடமான, முறையான கலப்பு முறையில் ஒன்றோடொன்று கலக்கப் பெற்று, பல்வகைப்பட்ட தேகங்களாகப் பரீணமிக்கும்: அல்லாமலும் பல்வேறு அண்டங்களும் பஞ்சீகரண முறையிலேயே தோன்றி விளங்கும். கேகங்கள் முவகைப்படும். பொருந்தியுள்ள சூக்கும தேகத்திலிருந்து நரகலோக வாசீகளுக்காகக் குறுகிய காலத்தில் பூத தேகம் உண்டாகும்: பூலோகவாசிகளாகிய மனிதர்க்கு, சூக்கும் தேகத்திலிருந்து பரீணாம் சரீரம் உண்டாகும். திவ்விய ஐசுவரியம் பொருந்தியுள்ள தேவலோகத்தில் வசிப்பவர்க்கு, திருந்திய நல்லமைப்பு வாய்ந்துள்ள குக்கும தேகத்திலிருந்து, அந்தக் கணத்திலேயே பூதசார சரீரம் உண்டாகும்.

120. மண்ணதுநாற் கோணமாம் பீறைபோலு மப்பு வன்னயோர் முக்கோணம் வாயுவறு கோணம் வீண்ணதுதான் வட்டமாம் லவரயஹவ் வாக மேவியிடும் பீசங்கள் குறிக டாமும் நண்ணியிடும் வச்சிரமு நளினசுவத் திகமு நாடுமறு புள்ளியுடன் வீந்துவாய் நவிலும் எண்ணியிடி லிந்திரனும் வருணனெரி வாயு விசைவியோம ருபியுமா மிதற்கபிமா னிகளே.

பொழிப்புரை: பிருதிவியானது நாற்கோண வடிவம்: லகார பீஜ எழுத்து: அடையாளம் வச்சிரம்: அபிமான தேவதை இந்திரன் - என வீளங்குவது. நீர் எனும் புதம் அரைநிலவு வடிவம்: வகாரம் பீஜ எழுத்து: அடையாளம் தாமரை: அபிமான தேவதை வருணன் - என வீளங்குவது: நெருப்பு எனும் பூதமானது முக்கோண வடிவம்: ரகார பீஜ எழுத்து: அடையாளம் ஸ்வஸ்திகம்: அபிமான தேவதை அக்னி தேவன் - என விளங்குவது. வாயு எனும் பூதமானது அறுகோண வடிவம்: யகார பீஜ எழுத்து: அடையாளம் ஆறுபுள்ளிகள்: அபிமான தேவதை வாயுதேவன் - என விளங்குவது. ஆகாசம் எனும் பூதம் வட்டவடிவம்: ஹகார பீஜ எழுத்து: அடையாளம் பீந்து: அபிமான தேவதை வியோமரூபி - என விளங்குவது.

அ.கை: மேல் இரண்டு வீருத்தங்களால் பஞ்சபூதங்கள் வியாபீத்து நிற்கும் முறைமையும் அவற்றிற்கு அதிதேவதைகளும் பஞ்ச கலைகளும் இவ்வாறு நிற்குமென்பதும் ஆன்மாக்கள் செய்யுங் கன்மத்துக்கீடாகப் பலத்தைக் கொடுப்பார்களென்பதுங் கூறுகீன்றது.

121. மண்ணதுதான் சூக்குமமாய் வானளவு மாகி மருவுமதிற் புவனங்கட் காதார மாகும் தண்ணெனுநீர் சூக்குமமாய் மானளவு மாகுந் தழலதுதான் சுத்தவித்தை தன்னளவு மாகும் நண்ணியிடுஞ் சதாசிவத்தே விமல வாயு நவில்சத்த குணமுடைய வாகாய நாடில் புண்ணியமாம் விந்துவள வுள்ள தாகும் பூதமிவை யைந்துக்குந் தேவதைமேற் புகல்வாம்.

பொழிப்புரை: பிருதிவி தத்துவம் சூக்கும வடிவுடையதாய் ஆகாசம் அளவும் வியாபித்து விளங்குவதாய், இந்தத் தத்துவத்தில் பொருந்தியிருக்கும் புவனங்களுக்கு விளங்கும்: குளிர்ச்சி அதாரமாக பொருக்கிய தத்துவம் சூக்கும் குபமாய்ப் பிரகிருதி வரையிலும் வீயாபிக்கு நிற்கும்: அக்கினி தத்துவம் சூக்கும ரூபமாய்ச் சுத்தவீத்யா தத்துவம் வரையீலும் வியாபித்து விளங்கும்: தூய்மை மிக்கதான வாயு தத்துவம் சதாசிவ தத்துவம் வரையிலும் வியாபிஞ்து நிற்கும். சப்தத்தைக் குணமாக உடைய மிகவும் தூய்மையாக உள்ள பிந்து தத்துவம் வியாபித்து நிற்கும். கினி, கிந்த ஐந்து புதங்களுக்கும் பொருந்தியுள்ள அத்தேவதைகளைப் பற்றிக் கூறுவோம்.

122. போற்றியிடுஞ் சூக்குமமாம் பூதங்கட் கடைவே பூமிக்குப் பூமகனும் புனலதற்கு மாலும் சாற்றுமெரிக் குருத்திரரும் வாயுவுக்கீ சுரருஞ் சதாசிவர்மேல் வானினுக்குந் தானதிதே வதையாய் வீற்றிருந்து நிவர்த்தாதி கலைகளிலிவ் வாறே

மேவுமுயிர் புரீதல்செயும் வீனையனைத்துங் கண்டே மாற்றிடவவ் வீனைகடமைச் சுகதுக்க போக மருந்துகளை யருந்துவிப்ப ரருள்சேரு மாறே.

பொழிப்புரை: பிருதிவிக்கு பிரம்மா: நீர்க்கு விஷ்ணு: தேயுவுக்கு உருத்திரர்: வாயுவுக்கு மகேசுவார்: ஆகாயத்திற்கு சகாசிவர் नका அதிதேவதைகளாக விளங்குவர். கிவர்களே நிவிர்த்தி முதலான ஐந்து கலைகளிலும் முறையே அதிட்டான தேவர்களாக விளங்குவர். ஐந்துகலைகளிலும் பொருந்தி இருக்கின்ற ஆன்மாக்கள் செய்யும் எல்லாக் கன்மங்களையும் கண்டு **ிந்தக்** கன்ம பந்தத்தை நீக்குவதற்காக, IDUIDIT 60T போகங்கள் எனும் வொடகங்களை கந்தக் காரணேசுவரர்கள் (முலமாக சீவன் அதிட்டித்துநின்று அருட்பேறு வழங்கும் நிமித்தமாக ஊட்டுவிப்பார்.

ூ. கை: மேல் சத்தி சிவர்கள் தத்துவங்களிலே அனுப்பிரவிஷ்டராய் நின்று(முன்று பேதமாகப் பிரேரிப்பரென்று கூறுகின்றது.

128. தத்துவங்கள் சடமாகி யறிவுதொழி லின்றாற் சத்திசிவ னனுப்பிரவே சித்திடுவர் சாற்றில் சுத்ததத் துவமதனிற் சுயமேதோய்ந் திடுவர் சொவுஞ்சுத்தா சுத்தத்திற் றோய்வரவற் றிடமாய்ச் சித்தமுத லானவற்றிற் றேவர்கள்பாற் சோந்தே செறிந்திடுவ் ரிவ்வாறு முவகையாயாச் சிவன்றான் ஒத்துறுதல் செய்தருளாற் றத்து வத்துக் குணர்வுதொழி லாக்கியிட வுணர்த்திடுவா முணரே.

பொழிப்புரை: தத்துவங்கள் சடருபமாகி ஞானமும் கிரியையும் <u>கிருப்பன ஆகலால் சக்தியும் சீவனும் அந்தத் தத்துவங்களில் ஊடுருவி</u> நின்று அவ்வவற்றைச் செலுத்திற்பர். அவர்கள் செலுத்தும் முறையைக் கூறில், சுத்த தத்துவங்கள் ஐந்திலும் தாமே நின்று இயக்குவார்கள். அடுத்துக் கூறப்படும் அகத்தமான ஏழு தத்துவங்களையும் கத்த -அவர்கள் சுத்ததத்துவத்தில் கிருந்தநிலையிலேயே செலுத்தி வைப்பார்கள். தேவதைகள் டூடமாகப் பொருந்தி நின்று செலுத்துவார்கள். உள்ள **இவ்வாறு** (ழன்று நெறிகளிலே சிவன் அருளால் தத்துவங்களுக்கு அறிவையும் தொழிலையும் தோற்றுவிக்கும் முறையை உணர்த்துக்றோம். கேட்டு உணர்க.

**ூ. கை:** மேல் ஞானேந்திரிய கன்மேந்திரியங்களைத் தேவதைகள் பொருந்*தி*நின்று விஷயங்களில் செலுத்தும் முறைமை கூறுகின்றது.

124. வன்னியுட னிந்திரனு முபேந்திரனு மறலி
மாமலரோன் றானுமிவர் வாக்காதி யைந்தைத்
துன்னியிருந் தேவசன கமன தானஞ்
சொல்விசர்க்கா னந்தமைந்தாந் தொழில்புரிவித் திடுவர்
உன்னியிடிற் செவிதோல்கண் ணாக்கு முக்கி
வுற்றிருந்தெண் டிசைத்தேவர் வாயுவினன் வருணன்
அன்னியமி லாவிருவ ரசுவினிதே வதைக
எடைந்தறிவிப் பார்சத்த மாதியைந்து மடைவே.

பொழிப்புரை: வாக்கு, பாதம், பாணி, பாயு, உபத்தம் எனும் கன்ம இந்திரியங்கள் ஐந்தையும் முறையே அக்னி, இந்திரன், விஷ்ணு, யமன், பிரம்மா எனும் தேவர்கள் பொருந்திநின்று வசனம், கமனம் (இயக்கம்), தானம், விசர்க்கம், ஆனந்தம் எனும் ஐந்து செயல்களும் முறைப்படி நடைபெறுமாறு செய்விப்பார்கள். செவி, தோல், கண், நாக்கு, முக்கு எனும் ஞான இந்திரியங்கள் ஐந்தையும் முறையே திக்குப் பாலகர், வாயு, சூரியன், வருணன், அச்வினி தேவராகிய இரட்டையர் - ஆகியோர் பொருந்தி நின்று சப்தம், பரிசம், ரூபம், ரசம், கந்தம் எனும் ஐந்து விடயங்களையும் முறையே அறிவித்து நிற்பார்கள்.

அ.கை மேல் மனம் முதலான அந்தக்கரணங்களிலும் குணங்களிலும் தேவதைகள் பொருந்தி நின்று கிரீயைகளை பண்ணுவீப்பார்களென்பது கூறுகின்றது.

மனமதனிற் சந்திரனு மகங்கார மதனின் மன்னியே வீமேசர் புந்தியினிற் புத்தி யெனவுரைக்குஞ் சத்தியாங் குணங்களொரு மூன்றி லிசைந்துமல ரோன்மானு நீலவுருத் திரரும் உனல்பற்றல் கைக்கொண்டே யகங்கரித்தே யோங்க லுற்றதனைப் பகுத்தறித லுயர்தன்மா திகளாய்ப் பனவுளதாம் பஞ்சாசத் பாவகந்தர னாகப் பண்ணிடுவ ரிப்பரிசே மேலுளதும் பகர்வாம்.

பொழிப்புரை: மனத்துக்குச் சந்திரனம். அகங்கார தத்துவத்திற்கு பீமேசரும், புக்கி தத்துவத்துக்குப் பத்திஎனும் சக்கியம். சாக்விக குணத்துக்கு മിമു ത്വേഖഥ. **இராஜச** குணத்துக்கு பிரம்மாவம். STIDE குணத்துக்கு நீலருத்திரரும் அத்தேவகைகளாக **அதிட்**டித்து நின்று முறையே சிந்தித்தல், சங்கற்ப விகல்பமாகப் பற்றுதல், எனது யான் எனும் பாவனைகளால் ஓங்குதல், பொருந்திய விடயத்தை நிச்சயித்தல், உயர்ந்த ஞானம், வைராக்கியம், ஐசுவரியம். அகர்மம். அனைராக்கியம், அனைகவரியம் எனப்படும் எண்வகை பாவங்கள் (எண்ண வடிவங்கள்) ஐம்பது பாவங்களாக விரீந்து தோன்றுமாறு செய்தல் என கிவ்வாறு உள்ள தத்துவங்களைப் பற்றிக் கூறுவோம்.

அ. வை. மேல் இராக தத்துவமுதல் ஆறு தத்துவங்களையும் தேவதைகள் பிரேரித்து நின்று கிருத்தியங்களைப் பண்ணுவிப்பார்களென்பது கூறுகின்றது.

126. எண்ணரிதா மிராகத்தி லிராகேச ரிசைந்தே
யியற்றிடுவர் புருடனையு மிச்சையையு முணர
நண்ணியிட விடயத்தே செய்யும் வித்தை
நண்ணிடுவர் வித்தியா தேவிநல மாரப்
பண்ணியிட வறிவுதொழில் விளங்கியிடக் கலைக்கே
பதிந்திடுவர் கலாதேவி பெனப்பகர்வர் காலத்
தண்ணல்கா லேசரணைந் தாக்கியளித் தழித்த
லாவனவுந் தோற்றுவித்தே நியமனமாக் கிடுவர்.

பொழிப்புடைர: நினைப்பதற்கு அரிய ராகேசர் புருடதத்துவத்தையும் அராக தத்துவத்தையும் அதிட்டித்துநின்று, ஆன்மா பொருள்களை ஒருமித்து ஐக்கியப்பட்டு நிற்பதையும், பொருள்களை ங்கர்வகற்கான இச்சையை ஆன்மாவில் எழுப்புதலையும் செய்வார். வித்யாதேவி, நலம் கள்ளாபபெகமே வித்யா தத்துவத்தை அதட்டிக்கு நின்று அன்மா வீடயத்திலே பொருந்தி விளங்குமாறு செயற்படுத்துவாள்: கலாதேவி, கலை எனும் தத்துவந்தை அதிட்டித்து நின்று ஆன்மாக்களின் அறிவு, டூச்சை, தொழில் வீளக்கம் பெறும்வகையில் அத்தத்துவத்தைச் செயற்படுத்துவாள். நியதிதத்துவத்தையும் கால தத்துவத்தையும் காலேசுவரர் **அதிட்**டித்து படைத்தல், காத்தல் நின்று, அழித்தல் ஆகிய செயல்கள் நீகமுமாறு செய்தும் கன்மானு குணமாக வரும் சுகதுக்கப் பலன்களுள் சுகம் என்பதை இதிகமாகப் வொட்டாமலும் புசீக்க துக்கம் என்பதை வெறுத்து ஒதுக்காமலும் ஆன்மாவை அரச ஆணைபோன்று நியமனம் செய்கும் செயற்படுவார்.

அ.வைக: மேல் காரியமாயையை ஈகவர சத்தி அதிட்டிக்கு நின்று பிரபஞ்ச கிருத்தியத்தைப்பண்ணுவிக்கும் என்பது கூறுகின்றது.

127. கரையிறந்த சத்தியுடன் காரியரு பாகிக் கலங்கியே நின்றுள்ள காரியமா யையின்கண் புரைவறவே யீசர்சத்தி புணர்ந்ததனை வடிவாய்ப் போற்றிடமா யாதேவி பெனும்பெயரும் புனைந்தே திரைநுரைக டிவலைகடாங் கடற்பா லாகுஞ் செய்கைபோற் றனுவாதி சிறக்கச் செய்தும் தரையிறுதி கலையாதி தத்துவத்தா ருயிர்க டாமயங்கச் செய்யுமெனச் சாற்றிடுமா கமமே.

பொழிப்புரை: எண்ணிறந்த சக்திகளுடன் கூடியதாய்க் காரிய வடிவாகிப் படைப்பின் பொருட்டு அசைந்து நின்ற காரியமாயையில் மகேசுவரரின் சக்தி வேற்ற அதிட்டித்து நின்று, மாயாசக்தியே திருமேனி எனக் கூறத்தக்கதாக மாயாதேவீ என்னும் பெயரையும் பெற்று, காற்று மோதி அலைகடலில் திரை, நுரை, குமிழிகள் நீர்த்திவலைகள் முதலானவை தோன்றும் ஆன்மாக்களுக்காகத் கரண, புவன போகங்களை 500 மாயைப்பரப்பிலிருந்து கோற்றுவிக்கு. முதல் නිනෙන பிருதிவி கக்குவங்களில் இருக்கும் அன்றாக்களைப் மெய்யெனக் பொய்யை கருதுமாறு மயக்குவிக்கும் என ஆகமநூல்கள் கூறும்.

**ூ. கை:** மேல் சுத்தவித்தை ஈசுவரம் சாதாக்கியம் என்னும் தத்துவங்களில் தேவர்கள் அதிட்டித்து நின்று கிருத்தியம் பண்ணுங்கிரமம் கூறுகின்றது.

128. கத்தவித்தை தனைவிமல வித்தியா தேவி சொல்லீசர் தத்துவத்தை மகேசர்சதா சிவத்தை அத்தர்சதா சிவர்பொருந்தி யவ்வவற்றா லனைத்து மாக்குவர்க எந்தந்தத் தத்துவத்தி னடைவும் இத்தகைய தத்துவங்கட் கீசுரர்தம் வடிவு மிசைந்திடுசத் திகள்வடிவு மியம்வில்விரி வாகும் நித்தனுயிர்க் குயிராகிச் சராசரங்க ளவற்றி என்றனைத்துஞ் சேட்டிக்கு நிலைமையுணர் வரிதே.

பொழிப்புரை: நின்மல வடிவாக உள்ள வீத்யா தேவீ சுத்த வீத்யா தத்துவத்தையும் மகேகவரர் ஈகவர தத்துவத்தையும் தலைவராகிய சதாசீவர் சாதாக்கிய தத்துவத்தையும் அதிட்டித்துநின்று அந்த அந்தத்

தத்துவப் பகுதியில் அங்கேயுள்ள ஆன்மாக்களுக்கு ஏற்ற தனு, கரணம், புவனம் போகம் முதலானவற்றைத் தோற்றுவீப்பார்கள். <u>கிந்த</u> முறைப்பாட்டில் விளங்கும் தத்துவ நாயகர். அவர்கம் சக்கியர் சொருபங்களைக் கூறப்புகில் மிகவம் வரிவபட்டு நிற்கும். அதையால் நித்தியமாக உள்ள சிவன் ஆன்மாக்களுக்கு உயிராக நின்று சட-சித்து மயமான பிரபஞ்சத்தில் அந்தர்யாமியாக வீளங்கி எல்லா உலகங்களையும் செயற்படுத்தும் தன்மை அறிவதற்கு அரியது.

ூ.னைக: மேல் ஆன்மாக்கள் தத்துவங்களைத் தேராகநின்று சுகதுக்கங்களைப் புசித்து மீண்டுந்துரியத்தை யடைவரென்பது கூறுகின்றது.

129. இந்திியம் பரியாநாற் கரணங்கள் சகடா விசைந்திடுமுக் குணங்கடா மிரத மாக முந்துகா லாதியிலாம் புருடன்சா ரதியா மோகாதி யேழ்குணமுஞ் சூழவதோ முகமாய் உந்தியிடான் மாவுணர்வே யரச னாக வோதியிடும் வானாதி யைந்துநிலம் பொருந்தச் சுந்தரமாம் பவனிவந்தே சத்தாதி யான சுகதுக்காங் கொண்டுமீண் டடையுமுளத் துரியம்.

பொழிப்புரை: **தொ**ன **இந்திரியங்களையும்** கன்ம **தந்தியங்களையும்** நான்கு அந்தக் கரணங்களையும் சக்கரங்களாகவும், குதிரைகளாகவும் பொருந்தியுள்ள STILDS. ராஜச, சாத்துவிக குணங்களே அமைப்பாகவும், முற்படத் தோன்றிய காலம் முதலான தத்துவங்களாலான **புருடதத்துவமே** தோப்பாகனாகவும், மோகம், மதம், ராகம், சோஷம், வைசித்தியம், ஹர்ஷம் எனம் **T(42** குணங்களும் பரிசனங்களாகவும், எப்பொழுதும் விடயத்தை நோக்கியே செயற்படும் ஆன்ம அறிவே அரசன் ஆகவும் வீளங்க, நிலம் முதல் ஆகாயம் ஈறான ஐந்து தத்துவங்களும் தேர் ஓடுதற்கு ஏற்ற பூமியாகப் பொருந்த, நன்கு சுற்றித் திரீந்து ஆன்மவிருத்தி ஞானமானது சப்தம், பரிசம், ரூபம், ரசம், கந்தம் என்பனவற்றின் சொருபமாக வீளங்கும் சுக-துக்க போகங்களை அனுபவித்து, சுக-துக்க பாவனையால் மீண்டும் துரிய நிலையை அடையும்.

அ.வைக்: மேல் தத்துவங்கள் சாதாரணமாகவும் அசாதாரணமாகவும் நிற்குமென்பது கூறுகின்றது. 180. நாதமுதற் றரையந்த முப்பத்தாறா நவீன்றுடைய தத்துவங்க ணாடிக் காணில் பேதமா யவரவர்கட் குறுவ தாகும் பெரீதாகி யுயிர்களெல்லாம் பெறும்பதங்க ளாக ஓதலுறும் புவனங்கட் காதார மாகி யுறுஞ்சுத்த மோரைந்து மாயை யீலோ ரைந்தும் போதமுறுங் குணம்புத்தி யகங்கார (நன்றும் புதங்க ளோரைந்தும் பொதுவாயும் புகலும்.

பொழிப்புரை: முதல் நிலகக்குவம் சீவதத்துவம் ஈறாகக் கூறப்படும் முப்பத்தாறு தத்துவங்களையும் ஆய்ந்து நோக்கினால், அவை வேறுபட்டு அந்த ஆன்மாக்களுக்கும் சாதாரணமாகப் பொருந்தி ஆன்மாக்கள் வியாபகமாகி நின்று, எல்லாம் உடலெடுக்கு தானங்களாகக் கூறப்படும் புவனங்களுக்கு ஆதாரமாகப் பொருந்தும்: சுத்த தத்துவங்கள் ஐந்தும், அகத்த மாயா தத்துவங்கள் ஐந்தும், ஒளி சான்ற சித்தம், புத்தி, அகங்காரம் எனும் தத்துவங்கள் (ழன்றும், நிலம், நீர், வெளி எனும் தத்துவங்கள் ஐந்தும் என உள்ள கெருப்பு, காற்று பதினெட்டுத் தத்துவங்களும் அசாதாரணம் எனவும் வகைப்படுத்தப்படும்.

அ.கை: மேல் திரண்டு விருத்தங்களால் தாத்துவிக பேதங்கூறுகின்றது.

181. மண்முதல் மலைம ரங்கள் மழைகட லாதி நீர்கள் வீண்முதற் பூத மைந்தில் வீளைதொனி மின்கள் மேகம் ஒண்முக வடவை யாதி யுருவெரி யோரெண் டிக்குக் கண்முதல் வீசுங் காற்றும் கனகமோ டிரும்புஞ் செம்பும்.

பொழிப்புரை: நிலம், மலை, மரங்கள் முதலானவைகளும், மழைநீர், கடல்நீர் முதலான நீர்வகைகளும், ஆகாயம் முதலான ஐந்து பூதங்களிலும் தோன்றும் ஒலியும், மீன்னலும், மேகங்களும், ஒளிமீக்க வடவைத் தீ முதலாக வடிவுடன் காணப்படும் நெருப்பு வகைகளும் எண்ணப்படும் திசைகளும், கண் முதலான அங்கங்களின் பொலிவும் வீசும் காற்றும், பொன்னும், இரும்பும் (தாத்துவீகங்கள் எனப்படும்)

182. நவமணி தாதோ ரேழு நரர்கரர் நாக ராதி அவயவம் வாயுப் பத்து மறிந்திடிற் றாத்தி கங்கள் உவமமில் கதிரோ னாதி யொளிபதி யுருவே யாகும் தவமிலா ருள்ளம் போலத் தாவிருள் பாசந்தானே. பொழிப்புரை: நவரத்தினங்களும், ஏழு தாதுக்களும், மனிதர் தேவர் நாகர் முதலானோரின் உடல்வகைகளும் உறுப்பு வகைகளும், பிராணன் முதலான பத்து வாயுக்களும், நெறிப்படி நோக்குமிடத்து தாத்துவிகங்கள் எனப்படும். ஒப்பில்லாத சூரியன் முதலானவற்றின் ஒளிகளும் சீவனுடைய ஒளியே ஆகும். அஞ்ஞானிகளின் தெயம் எனக் கூறுமாறு பொருந்தும் திருளானது பாசத்தால் நிகழும் பந்தநிலை ஆகும்.

அ. வைக: மேல் சுத்த தத்துவங்களைச் சீவசத்திகள் அதிட்டித்து நிற்கையால் சீத்தென்று சொல்லப்பெறுமென்பது கூறுகின்றது.

188. தத்துவ முப்பத் தாறிற் சத்திக டாமோ ரைந்தும் கத்தமாந் தத்து வங்க ளைந்தையுந் தோய்ந்து நின்றே நித்தமும் பீரேரிக் கின்ற நிலைமையாற் சித்த தாகும் வித்தக விஞ்ஞா னர்க்குத் தனுவாதி யாகி மேவும்.

பொழிப்பரை: af anip முகல் மண் APDIT 65 2\_ளள முப்பத்தாறு தத்துவங்களுக்குள்ளே தூய்மையுடன் திகழும் நாதம் முதலான ஐந்து தத்துவங்களையும் சீவனுடைய பரை முதலான ஐந்து சக்கிகளும் பொருந்திநின்று எப்பொழுதும் முறையாகச் செலுக்கீச் செயற்படும் காரணத்தாலே சுத்ததத்துவங்களைச் சீத்து எனவும் கூறலாம். மேலும் அவை ஞான ஆற்றல் மிக்க விஞ்ஞானகலர்க்குத் தனு, கரணம், புவன போகம் எனவும் தோற்றம் கொண்டு வீளங்கும்.

அ.வைக: மேல் அசுத்த மாயா தத்துவங்கள் ஏழையும் சிவசத்திகள் சுத்த தத்துவங்களைக்கொண்டு பீரேரிக்கையாற் சுத்தாசுத்தமாம் என்பது கூறுகின்றது.

184. நாதாதி காய மாக நண்ணுசத் திகடம் மாலே தீதான மாயா தோற்ற மேழையுஞ் சேட்டிப் பிக்கை ஓதாநின் றுள்ள தாலே யுறுஞ்சுத்தா சுத்தப் பேரை ஈதாகுங் காய மாதி யிலயமாங் கலையி னோர்க்கே.

பொழிப்புரை: சிவசக்திகள் நாதம் முதலான ஐந்து தத்துவங்களைத் தமது திருமேனியாகக் கொண்டு விளங்க அந்த அந்தத் தத்துவத்தாலே அசுத்த மாயையில் தோன்றிய ஏழுதத்துவங்களையும் சிவசக்திகள் செலுத்தி நிற்கின்றன எனச் சிவாகமங்கள் கூறுவதுண்டு. ஆகையாலே ஏழுதத்துவப் பகுதி சுத்தாசுத்தம் என்ற பெயரைப் பொருந்தும். ஒடுங்க உள்ள கலை முதலானவற்றை உடைய பிரளயாகலர்க்கு இந்த ஏழு தத்துவங்களும் தனு, கரண, புவன போகங்களாகத் தோன்றி நிற்கும்.

**அ.கை:** மேல் ஆன்ம தத்துவம் இருபத்துநாலையும் அசுத்தமாயாகாரியமான தேகத்தையுடைய தேவதைகள் பிரேரிக்கையால் அசுத்தமென்பது கூறுகின்றது.

135. இவ்வாறிங் கசுத்த மாயா தோற்றமாங் காயத் தோரே முவ்வாறு மாறு மாக முளைத்ததத் குவங்க டம்மை அவ்வாறே சேட்டிப் பிப்பா ராகையா லசுத்த மேயாம் ஒவ்வாறு செய்திம் முன்றி னுறுதொழிற் பெயரு முண்டோர்.

பொழிப்புரை: இவ்வாறு அகத்த மாயையிலே உண்டாக\ய தேகத்தை உடைய தேவதைகள் ஆன்மதத்துவம் இருபத்து நான்கு தத்துவங்கள் என உள்ளனவற்றை சிவசக்திகளால் அதிட்டிக்கப்பட்டு நின்று முறைப்படிச் செலுத்துவார்கள். ஆகையால் இந்த இருபத்துநான்கும் அகத்த தத்துவம் எனவே ஆகும். ஒத்துத் திகழும் செயற்பாட்டால் இவ்வாறு முன்று பெயர்கள் உடையனவாய்த் திகழும் தத்துவங்களுக்குத் தொழில்நிலையில் பொருந்தும் பெயரும் உண்டு என அறிக.

ூ.கை: மேல் சகலராகிய ஆன்மாக்களுக்குத் தத்துவங்கள் பீரேரககாண்டமென்றும், போகசயீத்திருகாண்டமென்றும், போகபோக்கியகாண்டமென்றும் பெயராமென்பது கூறுகின்றது.

186. சாற்றிய சுத்த மைந்துஞ் சகலர்க்குப் பீரேர காண்டம் தோற்றிடுஞ் சுத்தா சுத்தஞ் சொலிற்புசிப் பீக்குங் காண்டம் மெற்றிகழ் கரண நான்கும் வீனைவிளைத் திடுநா லைந்தும் போற்றிடும் போக போக்ய காண்டமாப் புகலு நூலே.

பொழிப்புரை: மேலே கூறப்பட்ட கத்த தத்துவங்கள் ஐந்தும் சகலவர்க்கத்து ஆன்மாக்களுக்காக உள்ள பிரேரக காண்டம் என்றும், சுத்தாசுத்தம் என்ற நிலையில் உண்டாகிய தத்துவங்கள் போகசயித்ரு காண்டம் என்றும், அடுத்து வீளக்கமுறத் தோன்றுவனவான அந்தக் கரணங்கள் நான்கும், கன்மேந்திரியங்கள் ஐந்தும், ஞானேந்திரியங்கள் ஐந்தும், தன்மாத்திரைகள் ஐந்தும், பூதங்கள் ஐந்தும் ஆன இருபத்துநான்கு தத்துவங்களும் போகபோக்கிய காண்டம் என்றும் சிவாகமங்கள் கூறும்.

அ.கை: மேல் சத்தியும் சிவனும் ஆன்மாக்களுக்குச் மாதா பிதாவென்பது கூறுகின்றது.

187. காயாதிக் குபாதா னங்க ளாகயே கருதுஞ் சுத்த மாயாதி தன்னி லீசர் சத்திதான் மருவி நிற்கத் தோயாது மாயை யீசன் றோய்ந்துரு வாக்கு மாற்றால் தாயாகுஞ் சத்தி யீசன் றந்தையா முயிர்கட் கன்றே.

பொழிப்புரை: ஆன்மாக்களுக்கு அளிக்கப்படும் தனு, கரண, புவன போகங்களுக்கு உபாதானமாகக் கருதப்படும் சுத்த மாயை முதலானவற்றில் சிவசக்தி அதிட்டித்து நிற்கச் சிவன் மாயை தொடர்பு இன்றி வேறற நின்று தனு, கரணம் முதலானவற்றைத் தோற்றுவீப்பதால் ஆன்மாக்களுக்கு அனாதியாகவே சிவசக்தி தாயாகிறாள்: சிவன் தந்தையாகிறான்.

அ.கை: மேல் சீவன் சர்வான்மாக்களுக்கும் பஞ்ச கோசங்களைச் சுத்த மாயாதிகளிலே உண்டாக்குவர் என்பது கூறுகின்றது.

138. எவ்வுயிர்க்கு மானந்தம் வீஞ்ஞான மென்றே
யிருகோச மிறைசுத்த மாயையினி லிசைப்பன்
அவ்வுயிர்க்கு மேலுமதோ மாயையினிற் கலாதி
யானதோர் மனோமயமு மாக்குவன்பின் னாகச்
செவ்விதினிற் பிராணமய கோசமுமுண் டாக்கிச்
சேர்த்திடுவ ரன்னமய கோசத்தைத் திகழ
வெவ்வுயிர்க ளைங்கோச பந்தத்தை யுற்றே
வினைவினைக்கு மன்னமயம் வருமாறு விரிப்பாம்.

பொழிப்புறோ: சீவன் அனைத்துயிர்களுக்கும் சுத்தமாயையிலிருந்து வீஞ்ஞானமய கோசம். அனந்தமய கோசம் எனும் **இ**ரண்டையம் தோற்றுவீப்பார், அவ்வுயீர்களுக்காக மேலும் அகத்த மாயையிலிருந்து கலை முதலான தத்துவ மயமான மனோமய கோசத்தை அவர் உண்டாக்குவார். செம்மை பொருந்த நின்ற இந்த மாயையிலிருந்து அடுத்துப் பிராணமய கோசத்தைத் தோற்றுவித்துப் பின்னர் அன்னமய கோசத்தையும்

உண்டாக்குவார். ஆகையால் அனைத்து ஆன்மாக்களும் அன்னமயம் முதலான ஐந்து கோசங்களால் கட்டப்பட்டவர்களாக விளங்கிக் கன்மங்களைச் செய்வர். அன்னமய கோசம் அமையும் முறைமையை இனி விவரிப்போம்.

189. முன்னைவினைக் கீடாகச் சூக்குமரு பத்தால் முதற்றந்தை யிடம்புகுந்து மோகமிக வாகி இன்னைவயிற் றிற்றந்தை சுக்கிலத்தோ டணைந்திட் டவ்விடத்துச் சுரொணிதத்தோ டாகி நிற்கப் பின்னையதைப் பிரியாது சூக்குமகா யத்தே பிறப்பதுவாந் தூலவுடல் பிரமனரு ளாலே தன்னைவிரத் துரைக்கிலது பெருக்கு முன்னஞ் சாற்றியசூக் குமபுதத் தாக்கியிடுந் தனுவே.

பொமிப்பரை: முற்பிறவிகளில் செய்யப்பட்ட நல்வினை தீவினைகளுக்கு (J, J, J) கேகம் பொருந்தப்பெற்று, தந்தையீன் உதரத்துள் நுழைந்து மோகம்மிகப் பெற்றுத் தந்தையின் வீரியத்துடன் கூடித் தாயின் வயிற்றிலே விழுந்து தாயின் சுரோணிதத்துடன் கூடிப் பின்னர் அந்தச் சுக்கில-சுரோணிகுக் கலப்பிலிருந்து பிரியாமல் நிற்க, பிரம்மனின் <u>ூருட்செயலால் சூக்கும தேகத்திலே தூல சரீரம் உண்டாகும். சூக்கும</u> தேகத்திலிருந்து தூலதேகம் பரீணமிக்கும் முறைப்பாட்டை வீளக்கமாகக் கூறமுற்படில், மிகவும் விரிவுபட்டு நிற்கும். எனவே கருங்கக் முற்கூறிய குக்கும் தேகத்திலிருந்தே தூலதேகம் உண்டாகும்.

**அ.கை:** மேல் இரண்டு விருத்தங்களால் சூக்கும பஞ்சபூத காரியமான தாத்துவிகங்களைக் கூறுகின்றது.

140. என்புதோ னரம்புமயிர் தசைக ளெல்லா
மீசைந்திடுத றரணியின்ற னிடத்தே யாகும்
புன்புலா னாறுநீர் செந்நீர் மற்றும்
புல்கின்ற நெகிழ்ச்சியலா மப்பி னாகும்
அன்புசெயுந் தீபனபா சனங்க ளாதி
யானவைதாஞ் சூக்குமமா மனலி னாகும்
வன்புடைய பிராணாதி வாயுப் பத்தும்
வருவதுவுஞ் சூக்குமமாம் வாயுவிட மாயே.

பொழிப்புரை: எலும்பு, தோல், நரம்பு, மயிர், தசை - டூவைகளெல்லாம் பொருத்தமுறச் சூக்கும பிருதிவியிலிருந்து தோன்றும். பொல்லாததாகிய வீருள்ளும் உடைய மீர், இரக்கம். மற்றும் நெகழ்ச்சியுடன் பொருந்தியுள்ளவை-இவையெல்லாம் குக்கும் நீரிலிருந்து பாணமக்கும்: அன்புணர்வுடன் செயற்பட உள்ள வெம்மை, பொருள்களைப் பக்குவம் செய்தல் கிவை முதலானவை சூக்குமத் தேயுவீலிருந்து பரிணமிக்கும். பலம் செறிந்துள்ள பிராணன் முதலான பத்து வாயுக்கள் (சு,க்கும புதத்திலிருந்து தோன்றும்.

141. உடம்பீனி னாடி யுள்ளு முதரத்தி னுள்ளு மெங்கும் இடம்பெற வாயு வாதிக் கிசைதல்செய் தேபு றம்புந் திடம்பெற நவத்து வாரஞ் சேர்வதாம் வானந் தன்னில் மடம்படுந் தூல காயம் வளர்ந்திடு மிந்த வாறே.

பொழிப்புரை: சூக்கும் புத வெளியிலிருந்து உடலிலுள்ள நாடிகளின் உள்வெளியும், வயிற்றினுள் உள்ள உள்வெளியும், பிராணன் முதலான வாயுக்களின் சஞ்சாரத்துக்கு கடம் கொடுக்கும் உள்வெளியும் பொருக்கமுறக் தோன்றி இயைந்துநிற்கும். தேகத்துக்குப் புறத்திலும் உறுதிபட அமைந்துள்ள நவத்துவார வெளி உண்டாகிநிற்கும். இவ்வாறு ஜடமயமான தூல ஆகாயம் வளர்ந்து (வியாபித்து) விளங்கும்.

**ி.கை:** மேல் அஞ்ஞானிகள் நிற்கும் தன்மை கூறுகின்றது.

142. காயமே தாமென் றெண்ணிக் கருமங்கள் பலவுஞ் செய்து மாயமே யான போகம் வாய்த்திடும் வழியே யுன்னித் தோயமே போன்ற கான றோய்ந்திடச் செல்வார் போலப் பேயைநேர் போத ராகிப் பெற்றிடார் பிறப்பில் பேறே.

பொழிப்புரை: தூல உடலே தமது சொருபம் எனக் கருதப் பலவீதமான தொழில்களைச் செய்து, மாயா காரிய மயமான போகத்தை மேன்மேலும் நுகரக்கூடிய வழியைச் சிந்தித்துக் கானல்நீரை ஆற்றுநீர் என மயங்க எண்ணிக் கொண்டு தண்ணீரில் குளிக்கச் செல்கின்றவர்களைப் போன்று, எப்பொழுதும் அலைச்சலைக் கொண்டிருக்கும் பேயை ஒத்த அறிவுடையவர்களாக பிறப்பும் இறப்பும் அற்றநிலையான முக்திப்பேற்றை

**ூ. ைக:** மேல் கேவலாவத்தை கூறுகின்றது.

143. அறிவிச்சை செயல்க ளின்றா யலர்விழி யிருளின் கண்போல் குறியற்றுக் குணங்க ளின்றிக் குறைவிலா நிறைவு மாகிச் செறிவுற்ற போக மின்றிச் சேர்புலன் கரண மின்றிப் பிறிவற்றா ணவத்தி கேரடே நிற்பது கேவ லம்பின்.

பொழிப்பரை: அறிவ. திச்சை, செயல்கள் **இல்லாமல் இருளக்கள்** விழித்திருக்கின்ற கண்போன்று, குறைவின்றி வியாபகமாக உள்ள ஆன்மா, அடையாளமாக நிற்கும் சரீரமும் கின்றி, சாத்துவீகம் முதலான முக்குண வாய்ப்பம் தன்றி, வினைக்கு ஈடாகத் திரண்டு பொருந்தும் இல்லாமல், பொருக்கமுற அமைய உள்ள விடயங்களும் கரணங்களும் **இல்லாமல்** வேற்றநின்று ஆணவத்துடன் **அவாகியாகவே** நிற்கும்நிலையே கேவல அவத்தையாகும். தினி சகல அவத்தைபற்றிக் கூறுவோம்.

அ. கை: மேல் சகலாவத்தை கூறுகின்றது.

144. ஈசனார் சத்தி யான திசைத்திடக் கலாதி தன்னைக் காசமா மாண வத்தின் கனவீருள் சற்று நீங்கி மாசதாங் காய மாதி வந்திட வினைகள் மன்னி ஊசலாம் பிறப்பி றப்பை யுற்றிடல் சகல மென்றோர்.

பொமிப்பணர்: அனந்தேசரின் சக்தி கலை முதலான தத்துவங்களைக் கூட்டுவிக்க. உருவம் எனும் விடயக்கை உடைய கண்ணுக்கு மறைத்தலைச் செய்வதாக நின்ற படலம் போன்ற ஆணவக்கின் சேர்க்கையால் கிரண்டு பொருந்தியுள்ள மிக்கியான கருள் நீங்கப்பெற்று காய்மையற்றுள்ள தனு. கரணம், புவனம் முதலானவை பொருந்த நல்வினை தீவினை மயமான வீனைப்பயன்களைப் பொருந்தி, ஊஞ்சல் என அலையும் பிறப்பு இறப்புக்களை ஆன்மா பொருந்தி நிற்கும் நிலையே சகல அவத்தை.

அ.கை: மேல் சுத்தாவத்தை வருமாறு கூறுகின்றது.

145. வினையனைத்துந் துலையொப்ப மலபரிபா கந்தான் மேவியிடச் சத்திபதிந் திடுமவ் வேளை தனையொருத்த ரிணையில்லாச் சிவன்குருவாய் வந்தே தாரணியி லருள்புரியத் தமோரு பங்கள் பினைவருக்கா தேயொழியப் பேரின்பந் தானே பெற்றிடுதல் சுத்தமெனப் பேசு நூல்கள் முனமுரைத்த வீருவகைக்கு மிதற்கும் பேத மொழிந்திடிலை வைந்தாகி முவைந்தா முறையே.

பொழிப்புரை: அனைத்து நல்வினை தீவினைகளின் பயன்கள், சமமான பலம்கொண்டு ரொகாலத்தில் சம்பவிக்கும்பொழுது **ஒரேசமயத்திலேயே** துறக்கத்திலும் நரகிலும் பயனை அனுபவீக்கும் சூழ்நிலையும், அனைத்துக் கன்மங்களின் பக்குவமும் ஆணவமலம் நீங்குவதற்கான பரிபாகம் **அடைந்திருக்கும்** நனையும் நேரும்போழுது, அதுவரை மலக்கைச் செவக்கிவந்த த்ரோதான சக்கி, ஒரேகாலத்தில் சமமாக விரோதப்பட்டுள்ள பயன்களை அனுபவிக்க இயலாதாகலின், சிவன் அருளால் அனுக்கிரக சத்தியாக ஆன்மாவிடம் பொருந்தும். அந்தச் சமயத்தில் தமக்கு ஒருவரும் ஒப்பீல்லாத சீவன் தன் அளவற்ற அருளால் நிலவுலகில் ஆசாரிய முர்த்தமாக (குருவடிவாக) எழுந்தருளிவந்து அனுக்கிரகம் செய்ய, மலமும் மாயையும் கண்மமும் அப்பொழுது பந்திக்காமல் நிங்க, சீற்றணர்வும் ஏகதேசப்படுதலும் நீங்கிநிறக, முற்றறிவ முதலான சீவகுணங்கள் வாய்க்கப்பெற்று சீவனுடன் இரண்டற்று நின்று பேரின்ப சீவானுபவத்தில் திளைப்பது சுத்த அவத்தை எனச் சிவாகமங்கள் கூறும். முற்கூறப்பட்ட அவத்தை, அவத்தை ஆகிய சகல **இரண்டிற்கும்**, சுத்தாவத்தைக்கும் ஒவ்வொன்றுக்கும் ஐந்து பேதம் எனப் பதினைந்து அவத்தைகள் முறைப்பட நிகழும்.

**ூ. கை:** மேல் முன்று விருத்தங்களாலே கேவலசாக்கிராதி வருமாறு கூறுகின்றது.

146. தத்துவங்க ளாறாறுந் தாத்திகமு வைந்துந் தளர்வின்றி நின்றிடவே சாற்றுமுள மவையோ டொத்துமுகத் தேநின்றே யுணர்ந்திடுதல் சகல முயிர்தனக்குப் போகத்துக் குறுவீனையி னொழிவால் கத்ததத் துவமைந்து மாயாதி யேழுந் தொகுபூக மோரைந்துந் தொழில்களொழிந் திடவே நின்தமா முளநின்ற முப்பதுநா லுடனே நின்றிடறான் கேவலசாக் கிரமாக நிகழ்த்தும்.

பொழிப்புரை: முப்பத்தாறு தத்துவங்கள், பிராணன் முதலான வாயுக்கள் பத்தும், வசனம் தானம் முதலான ஐந்தும் ஆகிய தாத்துவிகங்கள் பதினைந்து- இவை உறுதப்பாட்டுடன் செயற்பட, ஆன்ம ஞானமும் தத்துவ தாத்துவிகங்களுடன் கூடி முகத்தானத்தில் நின்று சப்தம் அவக்கை: ஆன்மாக்கள் போகம் விஷயங்களை அறிவகு சகல ஙுகர்வகற்காகப் பொருந்த உள்ள கன்மம் **இல்லாககால்** சுக்க தத்துவங்கள் ஐந்து, மாயை முதலான ஏழு தத்துவங்கள், புதங்கள் ஐந்து கக்கம் செயற்பாடு இழக்கு பகனேம கத்துவங்கள் நிற்க, நித்தியமாய் உள்ள ஆன்மவிருத்தி ஞானம், ஞான திந்திரியம் ஐந்து, கன்ம இந்திியம் ஐந்து, தன்மாத்திரைகள் ஐந்து, அந்தக் கரணங்கள் நான்கு, பிராணன் முதலான வாயுக்கள் பத்து, வசனம் தானம் முதலான ஐந்து எனும் முப்பத்து நான்கு தத்துவ-தாத்விகங்களுடன் கூடிதான் முப்பத்து ஐந்தாவதாக முகத்தானத்திலே நிற்றல் கேவல சாக்கிரம் எனச் சிவாகமம் கூறும்.

147. அறிவிக்கும் தத்துவங்கள் செயல்களொழிந் திடவே ஆணவமே லிடுதலினா லறிவுவிளங் காதாம் நெறியுற்றங் கறிகருவி தொழிற்கருவி பத்து நீங்கியிட விருபத்தைந் தாய்க்களத்தே முன்னே செறிவுற்ற விடயங்க ணிணைவையுந்தற் காலஞ் சேர்விடயந் தனையுமனு பவித்திடுஞ்சொற் பனத்தே பிறிவற்ற சீத்தமுடன் பிராண னுள்ளம் பெறும்போக மிலாதுளத்தே யுறல்கழுத்தி பின்னே.

பொழிப்புரை: நின்று அறிவிக்கின்ற கத்துவங்களின் பீரோகமாய் கொழில்கள் நீங்க, அணவம் மேலிட்டு வீளங்குவதால் அறிவு, செயல்கள் விளங்காமல் நிற்கும் நிலையில், செம்மையாக அமைந்து செயற்பட உள்ள நான இந்திரியம் ஐந்தும் கன்ம இந்திரியம் ஐந்தும் நீங்க தன்மாத்திரைகள் ஐந்து, அந்தக்கரணங்கள் நான்கு, பிராணன் முதலான வாயுக்கள் பத்து, வசனம் தானம் முதலான ஐந்து எனும் இருபத்து நான்கு தத்துவ-தாத்வீகங்களுடன் கூடி ஆன்மஞானம் இருபத்து ஐந்தாவதாக சாக்கிர அவத்தையில் விளங்கக் கழுத்துத்தானத்தில் நின்று, சகல வீடயங்களை அனுபவீத்த நினைவையும் அப்பொழுது சூக்கும தேகத்தில் சொப்பன விடயங்களையும் அனுபவீப்பது பொருந்தின சீத்த தத்துவத்துடன் பிராணவாயுவும் அன்ம விருத்தி நீங்கிநில்லாக **ஞானமும் ஆகிய (ழன்றும் இதயத் தானத்தில் சூக்கும தேக போகமும்** கில்லாமல் நிற்பது சுழுத்தி அவத்தை. கினி எஞ்சியுள்ளதைக் கூறுவோம்.

148. விழித்தினிது குயின்றோமென் றுணர்வ தாகு மேற்றுரியஞ் சீத்தமுநீங் கிடவுந்தி மேவி யழித்தொழியா தேயுடலைப் பீராணனொன்றே யுயிர்ப்ப வவ்விடத்தே யுறங்குவதா மறிவேது மின்றா யொழித்துமு லாதாரத் துற்றிடுத லதித முணரிலிது நித்தகே வலமாக வுரைப்பர் இழித்தபடி யேமேலே யேற்றியிடும் விணையா லிறைவரருட் சத்தியென்றே யியம்பு நூலே.

பொழிப்புரை: சுழுத்தியினின்று விழித்த பின்பு 'நன்றாக உறங்கினோம்' என **இயல்புடையது** அன்மா. அடுத்து, சீத்தமும் கள்கிகள்க. நாபித்தானத்தை அடைந்து பிராணவாயுவுடன், கேகம் நீங்காமல், வெளிழ்ச்சு, நீங்காமல் ஆன்மவிருத்தி ஞானத்துடன்தான் உள்டுச்சு உறங்கி நிற்கும் நிலை துரிய அவத்தை ஆகும். விடயத்தொடர்பான அறிவு இன்றி. தாத்விகங்கள் தத்துவ அனைத்தும் ஆணவமலத்துடன் ஆன்மவிருத்தி ஞானம் (முலாதாரத்திலே பொருந்தி நிற்பது **வரியாதீத** அவத்தை-எனக் கற்றுணர்ந்த பெரீயோர் கூறுவர். **அருட்சக்கி** கன்மானுகுணமாக ஆன்மாவின் அறிவைக் கீம்நோக்கிச் செலுத்திய முறையீலேயே, மேல்நோக்கி நிகழும்படியும் செலுத்தி நிற்கும் என ஆகமம் கூறும்.

**ி.வைக:** மேல் சகலத்தில் துரீயாதீதாதி பஞ்சாவத்தை கூறுகின்றது.

149. திடுக்கிடவோ ருரைகேட்டுப் பிராண வாயுச் சீவியா துணராது திகைத்தலதி தம்பின் நடுக்குறுக றுரியமாங் கேதந் தன்னை நண்ணுமனு பவஞ்சுழுத்தி நாடியதை வியந்தே அடுத்ததுவே யாகிநிற்றல் கனவ தாகும் அடைந்தவிந்த விதமனைத்து மறுத்து நன்றாய் விடுத்துநல்ல வுணர்வாகி நிற்ற றானே மேவியிடுஞ் சாக்கிரமா வீளம்பு நூலே.

பொழிப்புரை: ஆன்மா முகத்தானத்தில் முப்பத்தாறு தத்துவ-தாத்துவீகங்களுடன் கூடி வீடய அனுபவத்தில் கிருக்கும்பொது, உள்ளம் திடுக்கிட செய்தி கேட்பதாலோ, அடிபடுதல் முதலானவற்றாலோ முர்ச்சை வந்து பிராணவாயு செயற்படாமல், ஒரு பொருளையும் அறியாமல் ஆன்மா முகத்தானத்தில் நிற்பது துரியாதிதம்: அதன்பிறகு பிராணவாயு சற்றே செயற்பட உடலானது அசைவு பெற்று வீளங்கல் துரியம்: பிராணவாயுவும் சித்தமும் கூடித் துன்பம் என ஒன்றன் அளவீலேயே பொருந்தும் அனுபவம் சுழுத்தி: பிராணன் முதலான வாயுக்கள் பத்தும், வசனம் தானம் முதலான ஐந்தும், அந்தக் கரணங்கள் நான்கும், சப்தம் முதலான ஐந்தும் எனும் கிருபத்துநாலும் ஒன்றுகூடி அந்தத் துக்கத்தை ஆய்ந்து துக்கமயமாக ஆகிறிப்பு சொப்பனம்: முப்பத்தாறு தத்துவங்களுடனும் தாத்துவிகங்களுடனும் கூடி, மேல்விவரித்த துக்கம் அனைத்தையும் நிங்கி, நல்ல ஞானஉணர்வாகி நிற்பது சாக்கிர அவத்தை-என கிவ்வாறு ஆகமம் கூறும்.

அ. கை: மேல் ஐந்து வீருத்தங்களால் ஆன்மாக் கேவல சகலங்களைப் பொருந்திச் சனன மரணப்பட்டுத் துக்கத்தையடைந்து நிற்கிற காலத்திலே மலாநுகுணமாக அன்னிய சமயத்தை யடைந்து ,அதிலே பண்ணின புண்ணிய வீசேஷங்களினாலே சைவசமயத்தை யடைந்து சரியை கிரீயை யோகங்களை குறைவற அனுட்டித்து முத்தியை அடைவளென்பது கூறுகின்றது.

150. இப்படி யவத்தை யீரைந் தெய்தியே பிறப்பி றப்பாம் வெப்புறுங் காலந் தன்னில் வேதத்தின் வழிய தன்றிப் பொய்ப்பொருட் சமயந் தன்னிற் புரிந்திடுந் தவத்தினாலே தப்பிலா வேதஞ் சொன்ன சமயத்தைச் சார்ந்து நின்றே.

பொழிப்புரை: இவ்வாறு ஆன்மாக்கள் கேவல அவத்தை ஐந்தையும் சகல அவத்தை ஐந்தையும் பொருந்திப் பிறப்பும் இறப்பும் கொண்டு கொடிய துன்பத்தை நுகர்ந்திருக்கும் காலத்தில் வேதநூல் வழியில்லாமல் பொய்ப்பொருள் கூறும் சமயநெறிகளில் தலைப்பட்டு ஒரோவொருகால் செய்யும் தவத்தின் பலத்தால், குற்றநெறி அறிவிக்காத மெய்ந்நூல்கள் அறிவுறுத்தியுள்ள சமயநெறியைப் பொருந்தி நிற்கும்.

151. வன்னமோர் நான்கி னுக்கு மாசீலாச் சிரமங் கட்கும் சொன்னவா றிடரி லாதே செய்தவர் சுவர்க்கந் குய்த்துப் பின்னைமா நிலத்தின் வந்து சீவதன்மம் பெரிதென் றெண்ணி முன்னையா கமங்கள் சொன்ன படிதவ முயல்வ மென்ரே.

பொழிப்புறோ: முன்செய்த நல்வீனைப் பயனால் அன்மா கடைப்பிடித்தல் அந்தணர் முதலான நான்கு வருணத்தார்க்கும், குற்றமற்ற பிரம்மசரியம் முதலான நான்கு ஆசிரம நிலைகளுக்கும் மெய்ந்நூல்களில் விதிக்கப் பட்டுள்ள வண்ணம் தவறு ஏதும் இல்லாமல் நல்வினைகளைச் செய்தவர்கள் துறக்க உலக இன்பங்களைத் துய்த்துப் பீன்னர் நிலவுலகில் வந்து பிறந்து முன்பிறவியில் செய்த சிறப்புமிக்க நல்வினைப் பயனாலே சீவாகமங்களில் கூறப்பட்டுள்ள அறநெறி உயர்வுடையது என்று அறிந்து, ''அனாதிகாலத்தேயே சீவன் அருளிய **ிகமங்களி**ல் உணர்த்தப்பட்டுள்ளதான சைவசமயத்தை ginnis கவம் செய்ய முயல்வோம்" என எண்ணம் கொள்ளும்.

162. எண்ணியோர் குருவைச் சேர்ந்தே பெழில்பெறு சமய தீக்கை நண்ணியே சரியை தன்னை நவையற வியற்றி யத்தால் புண்ணிய சிவலோ கத்தைப் பொருந்தியங் குள்ள போகம் அண்ணலா ரருளப் பெற்றங் கருந்திமே லவனி மீதே.

பொழிப்புரை: அவ்வாறு எண்ணி, நன்கு ஆய்ந்து, ஞான குருமுர்த்தியை அடைந்து உயர்வுடைய சமய தீக்கையைப் பெற்று, அத் தீக்கைக்கு உரியனவான சீவாலயப்பணி, சீவவழிபாட்டுக்குரியனவற்றைச் செய்தல், திருநீற்றை முறைப்படி அணிதல் முதலான சரீயைப் பணிகளைக் குற்றமறச் செய்து, இப்பணிகளைச் செய்ததால் உண்டான சீவ புண்ணியத்தால் சீவலோகத்தை அடைந்து, அங்குள்ள போகப் பேறுகளைச் சீவபெருமான் அருள்வதால் நன்கு துய்த்துப் பீன்னர் மீண்டும் நிலவுலகில் பீறக்கும்.

2 தித்தருள்சேர் குருவாலே விசேட திக்கை யுற்றுணர்ந்து சிவபூசை யூனமறச் செய்தே துதித்திடுநற் சாமீபஞ் சிவன்பாற் பெற்றுக் குய்த்திடுவர் பெரும்போகந் தொலைந்த காலை நதிச்சடையா னருளாலே புவியி னண்ணி நாடரிய சிவயோக மியற்றி நன்றாத் திதிக்கொழிவாங் காலமுறு மளவு மந்தச் சிவனுடைய சாருபஞ் செறிந்து நின்றே.

பொழிப்புரை: அவ்வாறு நிலவுலகில் பிறந்து ஞான ஆசாரியரால்

வீசேடதீக்கையைப் பெற்று, இந்தத் தீக்கைக்குரியனவான அகமப் பயிற்சி, சீவவழ்பாடு முதலானவற்றைக் குருவின் (Lowin நன்றாக அறிந்து, **அ**க்கமாகவோ குறைவாகவோ இல்லாமல் முறைப்பட செய்யும் கிரியை வீசேடங்களால் போற்றுதற்குரிய சிவ சாமீப முத்திப் பேற்றைச் சீவன் அருளப்பெற்று, கிரீயை நெறி வந்த பண்ணியப்பயனாக அங்கே பெரும் போகங்களை அனுபவீக்கும்: பின்னர் கங்கையைச் சடைமுடியில் கொண்டுள்ள சீவன் அருளாலே மீண்டும் புமியீல் பிறந்து, வேறு நெறிகளால் உணர்தற்காய சீவயோக நுட்பங்களைக் குருமுகமாக அறிந்து சீவயோக நெறிக்குரியவற்றைக் கடைப்பிடிக்கு, அகன் பயனாக. தொமீவுக்குரிய கால எல்லை கழியும் வரையிலும் சிவ சாருப முத்திப் பேற்றை அடைந்து நீன்று, அந்தப் பேற்றுக்குரிய போகங்களைத் துய்த்து நிற்கும்.

154. ஆகத்தி லாசையில் ராகிச் சற்று மளவிறந்து மேன்மேலு மடைவ தான போகத்திற் பற்றிலரே யாகிலுல் கெல்லாம் பொன்றிடுங்கா லிவர்தாமும் பொருந்திடுவர் முத்தி மோகத்தைத் தவிராதோர் பினைச்சிருட்டி கால முளைத்துலவிற் குருவாலே முத்திபெற மலத்தின் பாகத்தை யடைந்ததனாற் சத்திபதிந் திடவே பரஞானத் தால்முத்தி பலிக்குமவர் பாலே.

பொழிப்புரை: தேக அபிமானம் ஆகிய ஆசையற்று, அளவற்று மேன்மேலும் வரும் போகங்களில் சற்றும் இச்சை இல்லாதவர்களாயின், பவனங்கள் காரணக்குள் டுங்கும் சம்மார காலக்கில். பிரளயாகலர் போன்று இவர்களும் வீடுபேற்றை அடைவார்கள். போகங்களில் மயக்கத்தை விடாதவர்கள் சங்கார காலத்துக்கு அடுத்து வரும் படைப்புக் காலத்தில் நிலவுலகில் பிறந்து குருவின் அருளால் வீடுபேறு அடைவர். அவ்வாறு வீடுபேறு அடைவதற்காக அவர்கள் மலபரிபாகத்தைப் பொருந்தியதால் சக்திநிபாதம் நிகழ், உத்தமமாகிய சீவஞானப் பேற்றால் அவர்களுக்கு வீடுபேறு வாய்க்கும்.

**அ.கை:** மேல் சரியை கிரியை யோகங்களை யனுட்டித்த தவத்தினாலே, இருவினையொப்பும், மலபரிபாகமும்,சத்தி நிபாதமுமா மென்பதும் அந்தச் சத்தி நிபாதம் நாலுவிதமாமென்பங் கூறுகின்றது. 155. இப்படியே விசேடமாஞ் சீவதருமச் சரிதை யெழிற்கிரியை யோகமிவை யியற்றியிடுந் தவத்தால் தப்பறவே யோன்றையொன்றங் கொழிப்ப தாகத் தகும்பாவ புண்ணியங்கள் சமனாகப் பொருந்த அப்பொழுதே வினையனைத்தும் பருவ மாகி யாணவமும் பக்குவத்தை யடைதல் செய்ய ஒப்புயர்வொன் றில்லாத சீவன்சத்தி பதியு முணரிலிது மந்தாதி நால்விதமா யுரைப்பார்.

பொழிப்புரை: இவ்வாறு உயர்ச்சி பெற்று விசேடமாக உள்ள சிவபுண்ணிய மயமான சரியை, சிவவழிபாடு முதலான கிரியை, சிவயோகம் ஆகியவற்றை முறைப்படிச் செய்வதாகிய சிறந்த தவத்தால் உறுதிப்பட ஒன்றை ஒன்று நீக்கிக் கொள்ளும் வகையில் நல்வினையும் தீவினையும் சமமாகப் பொருந்த (இருவினையொப்பு நிகழ), அப்பொழுது ஏனைய கன்மங்கள் அனைத்தும் பரிபக்குவம் பெற்றுநிற்க, ஆணவமலமும் நீங்குதற்குரிய பரிபாகத்தைப் பொருந்த, ஒப்பும் தனக்கு மிக்காரும் இல்லாத சிவனின் சக்தி, ஆன்மாவிடம் பதியும்: இவ்வாறு நிகழும் சக்திநிபாதம் என்பது, ஆழ்ந்துநோக்கில், மந்தம், மந்ததரம், தீவிரம், தீவிரதரம் என நான்கு விதமாகும் எனச் சிவஞானியர் கூறுவர்.

அ.கை: மேல் சத்திநிபாதம் வருதற்கு உபாயம் கூறுகின்றது.

156. சத்திதா னிவிர்த்திபதிந் திட்ட போது தகும்விரத்தி பொய்வாழ்விற் சாற்றிலதே மந்தம் முத்திதனை யிச்சித்து விரத்திநிலை செய்யு மொழிபதிட்டா சத்தியது முனின்மந்த தரமாம் சுத்தமாம் விஞ்ஞானம் விளக்கும் வித்தை தோய்ந்ததனாற் சத்திபெயர் திவிரமாச் சொல்வார் சித்திக்க வுபசாந்தி செறிசத்தி சாந்தி சேர்ந்திடிற்றி விரதரமாச் செப்புமிதன் பெயரே.

பொழிப்புரை: நிவிர்த்தி சக்தி ஆன்மாவீல் பிரகாசிக்கும் பொழுது, பொய்ப்பொருளான உடல், கரணம், புவனம் முதலானவற்றில் வைராக்கிய உணர்வு தோன்றுகின்ற நிலையைச் சொல்லுமிடத்து, அதுவே மந்த சத்திநிபாதம்: பிரதிட்டா சக்தியானது, வீடுபேற்றை நிமித்தமாகக் கொண்டு ஏற்பட்ட வைராக்கிய உணர்வை உறுதிப்படுத்தும்: இதுவே மந்ததர சத்திநிபாதம். வீத்யா சக்தி ஆன்ம ஞானத்திலே பதிந்து தூய்மையான வீஞ்ஞானத்தை ஒளிபெற்றிடச் செய்யும் ஆகையால், இந்தநிலையே தீவிர சத்தி நிபாதம். சாந்தி சக்தி ஆன்மஞானத்திலே பதிந்தால் உபசாந்தி என்பது உண்டாகும். இந்த நிலைக்குப் பொருந்திய பெயர் தீவிரதர சக்திநிபாதம் என ஆகமம் கூறும்.

அ.கை: மேல் ஆன்மஞானத்தைத் தாரதம்மியமாக உதிப்பிக்கையால் அந்தச் சிவசத்திக்கு மந்தாதியான நாலு பெயர் உண்டாமென்பது கூறுகின்றது.

157. மந்தமாய் மெய்ஞ்ஞான முதிப்பிக்கு மதனால் மந்தசத்தி யெனப்பெயரா மற்றதனி னதிகம் உந்திடமெய்ஞ் ஞானத்தை யுதிப்பிக்கு மதனா வூரைத்திடுவர் மந்ததர சத்தியென வுணர்ந்தோர் சிந்தையார் விஞ்ஞானஞ் சடுதியுதிப் பிக்குஞ் செயலதனாற் றீவிரமாஞ் சத்தியனத் தெரிப்பார் அந்தமா திகளில்லாச் சிவஞான மிகவு மாக்கறி விரதரமாஞ் சத்தியன வறைவார்.

பொழிப்புரை: அன்மகானக்கில் சிறிகளவே சீவஞானத்தைத் தோற்றுவிக்கின்ற காரணக்கால் மந்தசக்கி எனப்பெயர் பெறும்: மந்தநிலையைக் காட்டிலும் சற்று அதிகமான அளவில் சீவநானக்கை ஆன்மாவுக்கு உண்டாக்குவதால் மந்ததரசக்தி எனச் சிவஞானியர் கூறுவர். தன்மை வாய்ந்த ஆன்ம ஞானத்தில் விரைவாகவும் ஆற்றல்மிக்கதாகவும் தோற்றுவித்தலால் தீவிரசக்தியாகும் என ஞானியர் உணர்ந்து கூறுவர்: ஆதி, அந்தம், நடு (முதல், அடி, இடை) **இல்லாத வியாபக பரிபுரண சிவஞானத்தை மிகவும் ஆற்றல்வாய்ந்ததாகவும்** அதிகமாகவும் தோற்றுவித்தலால் தீவிரதர சக்தி எனச் சிவஞானம் வாய்க்கப் பெற்றுள்ள பெரியோர் கூறுவர்.

**ூ.ை:** மேல் சத்திநிபாதமுடைய ஆன்மாக்களிடத்திலே நிகழுங்கிருத்தியங் கூறுகின்றது.

158. சத்திநிபா தம்பிறந்த தேகிசிவன் பாலுந் தற்பத்தர் பாலுமிகத் தளர்வொன் றில்லாப் பத்திசெய்தே சத்தாதி விடயந் தன்னைப் பகையாக நோக்கிமுனம் புரியு மெட்டுச் சீத்திமுத லனைத்துலகில் வாழ்வு மெத்தச் சிறிதாக நினைந்தருளே சிந்தை யாய்நல்

## முத்திந்ற யேதெமக்குப் பாசந் தன்னை மோசீப்பா ராரென்று முயலுங் காலே.

பொழிப்புரை: இவ்வாறு கூறப்பட்ட சத்திநிபாதம் உடைய பக்குவ ஆன்மா சீவபெருமானிடத்தும் சீவ **ிடியார்களிடத்திலும்** அடையாத உறுதியான பக்தி கொண்டு, சப்தம் முதலான விடயங்கள் பிறப்பையும் இறப்பையும் தொடர்ந்து தருவன ஆதலின் அவற்றைப் பகை என உணர்ந்து, முன்னர் யோகியர்பால் காணப்பட்ட அணிமா முதலான என்வகைச் சித்திகளும், மற்றும் அனைத்துவிதமான உலகியல் வாழ்வும் சிறுமை உடையனவாகவே கண்டு, டுவற்றால் சிவநலன் விளையாது என ஆலோசீத்து, சிவனின் திருவருள் எப்போது கிடைக்கும்? என எப்போழுதும் சீந்தித்தல் மயனாய் இருந்து, நல்ல முத்தி பெறுதற்கு வழி ஏது? பாச பந்தங்களை வீடுவீப்பார் 9 गंगाय वळा **இவ்வாறெல்லாம்** கெருவுடு நினைந்திருப்பான்.

அ.கை: மேல் சீவன் கிருபையீனாலே ஆசாரிய முர்த்தியை அதிட்டித்துநின்று சத்திநிபாதமுடைய ஆன்மாக்களுக்கு அனுக்கிரகித்து மோசுத்தைக் கொடுப்பரென்பது கூறுகின்றது.

189. அனைத்துயிர்க்கு முயிராகி நின்றே யென்று மாறாறு தத்துவத்துக் கதித னாகி நினைப்பரிய னாயசிவன் கருணை யாலே நீடுலகிற் சற்குருவா நிமலன் றேகம் தனைப்பொருந்தி யவன்றானே யாகி நின்று சத்திநிபா தத்தையுள்ளோர் தங்கள் பாச வினைத்தொகுதி யொழிந்திடவே நோக்கித் தீண்டி விளம்பவுத் திரியாதி யாலளிப்பன் வீடே.

பொழிப்புரை: எல்லா ஆன்மாக்களுக்கும் உயிராக விளங்கி, அனாதியாகவே தத்துவங்களுக்கும் அப்பாற்பட்டவராகி, மனத்துக்கும் எட்டாதவராக உள்ள சீவன் தனது கருணைப் பெருக்கால், சிறந்த கிலக்கணங்கள் செறிந்துள்ளவராய் ஆணவமல இந்நிலவுலகில் அழுக்கற்றுள்ள குருவீன் திருமேனியை அதிட்டித்து அவரே தானாகி நின்று சத்திநிபாதத்தை உடைய ஆன்மாக்களுக்கு ஆணவம், கன்மம், மாயை அஃயவை நீங்கும் படியாகப் பார்த்தும், தீண்டியும் (கொட்டும்). மந்திரத்தை உபதேசீத்தும், ஓமத்துடன் (வேள்வியுடன்) கூடிய ஒளத்திரி முகலான தீகைகளைச் செய்து, சீவஞானத்தைத் தோற்றுவிக்கு வீடுபேற்றை அளிப்பான்.

**ூ.வைக:** மேல் திரண்டு விருத்தங்ககளால் நாலு சத்திநிபாதநுகுணமாக அத்துவா சோதனை பண்ணுங் கிரமங் கூறுகின்றது.

160. மந்தமாஞ் சத்திநிபா தர்க்கருளாற் குருவு மாய்த்தருளி யிருகலையின் மருவுவினை யணைத்தும் சுந்தரமாம் பிரகிருதி தனக்கு மேலாய்ச் சொல்லுபுவ னங்கடமிற் றொக்கிருக்க வளிப்பன் சிந்தையார் மந்ததர சத்திபதி போதிற் சிதைந்திடமுக் கலையின்வினை யணைத்து மாயா பந்தமா னதுமறவே சுத்த மான பந்தானத் தேசுத்த வித்தைதனிற் பதிப்பன்.

பொழிப்புரை: சிவமே தாமாக விளங்கும் குரு, தமது கருணையாலே மந்தசக்தி பதிந்த ஆன்மாக்களுக்கு நிவிருத்தி, பிரதிட்டை எனும் இரண்டு கலைகளில் பொருந்தியுள்ள கன்மங்கள் கெட்டொழிய இத்துவத் தூய்மை செய்வார்: அழகிய பிரகிருதிக்கு மேலாக உள்ள புவனங்களிலே, உரிய தனு கரணங்களுடன் கூடியிருக்குமாறு செய்வார்: ஆன்மாக்களிடம் மந்ததர சக்திநிபாதம் பொருந்திய காலத்தில் நிவிர்த்தி, பிரதிட்டை, வித்தை எனும் (ழன்று கலைகளில் பொருந்தி இருக்கும் கன்மங்கள் எல்லாம் கெட்டொழிய, மாயைத் தளையும் நீங்கி நிற்க, அத்துவக் தூய்மை செய்வார்: சுக்க ூக்குவாவீல் சுக்க விக்யா கத்துவ புவனங்களில் உரிய கவ கரணங்களுடன் இருக்கை கொள்ளுமாறு செய்வார்.

161. பெற்றிடிற்றீ விரமாகுஞ் சத்தி பாதம் பேசியிடுஞ் சாந்திகலைப் பாச நீக்கி உற்றிடவே சிவசமமா முத்தி யென்றே யுரைசெய்யு மபரமுத்தித் தானமுற வளிப்பன் பற்றிடுமிப் பதமுத்தி (ழவகையோர் தமக்குப் பரமுத்தி பிரளயத்தே பரமனளித் திடுவான் சற்றுமோபற் றில்லாத்தி விரதரமாஞ் சத்தி தான்பதியிற் சத்தியோ நிருவாணந் தானே.

பொழிப்புரை: ஆன்மாக்களுக்கு தீவிர சக்திநிபாதம் உண்டாயின், குரு முர்த்தி சாந்திகலையில் பொருந்தியுள்ள ஆணவமல பந்தத்தை நீங்குமாறு தூய்மை செய்து அபரமுத்தித் தானமாகிய சக்தி தத்துவத்திலும் சீவதத்துவத்திலும் சேர்த்துச் சிவசமானமாக விளங்குமாறு செய்வார். இவ்வாறு திகழும் பதமுத்தியிலே இருக்கும் முவகை ஆன்மாக்களுக்கும் திதிகால முடிவீலாவது, பிரளய காலத்திலாவது அருள்வலத்தால் மேலான பரமோட்சத்தை அனுக்கிரகிப்பார். ஒரு விடயத்திலும் சிறிதளவும் பற்றில்லாத தீவிரதர சக்தி ஆன்மாக்களிடம் பதிந்தால், அவர்களுக்கு ஞானகுரு சத்யோ நிருவாண தீகைஷ் செய்து அருள்வார்.

அ.கை: மேல் சத்தியோ நிருவாண தீட்சை பண்ணுங் கிரமங் கூறுகின்றது.

162. சத்தியோ நிருவாணஞ் சஞ்சிதமாம் வினைக டம்முடனே பிராரத்த வினைகடனு வாதி யத்தனையு மொழித்தருளி யகண்டாகா ரதையா யளவிறந்த வானந்த மாகிச் சுத்த சித்துருவாய் நித்தமாய்ச் சிறிதாகிப் பெரிதாய்த் திகழுமொளி யாய்மனத்தாற் சிந்திக் கொண்ணா நித்தனுடன் வேறறவே நிறுத்த லென்றே நிகழ்த்தியிடுஞ் சித்தாந்த முத்தியிந்த நிலையே.

பொழிப்புரை: சக்யோ நிர்வாண தீகை என்பது பிறவிகளுக்கும் பல காரணமாக நிற்கும் சஞ்சீத கன்மம், அனுபவீத்துத் தீர்த்தாலன்றி நீங்காததாகிய பிராரப்த கன்மம் ஆகியவைகளுக்கு ஈடாக வரவுள்ள தனு கரண பவன போகங்கள் அனைத்தையும் நக்க அனுக்கிரகித்து காலத்தாலும் டைத்தாலும் பகுக்கப்படாததாய், மதிப்பீடு செய்ய முடியாத பேரானந்த மயமாகித் தூயுதாய், ஞானவடிவாகி, நித்தியமாகி, (குக்கும நிலைக்கும் குக்குமமாகி, **அண்டங்களுக்கெல்லாம்** பெரீதுபட்ட வியாபகமாகி, மேலான (ipev ஒளியாகி, வாக்குக்கும் மனத்துக்கும் எட்டாததாகித் திகமும் நித்திய வத்துவாகிய சிவனுடன் இரண்டறக் கலந்து விளங்குமாறு இணைத்துவைப்பது. சீவாகமங்கள் சீத்தாந்த முக்கி கத்தகைய பேரானந்தப் பேறே என வீளக்கி நிற்கும்.

**அ.கை:** மேல் இரண்டு விருத்தங்களாலே சாம்பவ தீட்சைபண்ணும் கிரமமும், நிருவாண தீட்சை இரண்டுவிதமாகப் பண்ணும் கிரமமும் கூறுகின்றது.

மந்திரங்கள் மருந்துகளோர் தொழில்க எின்றி வாய்த்திடவே கருடபா வனைமனத்தி னாலே சிந்தவிட மானதுதான் றீர்க்கும் பார்வைச் செயலெனவே சிவஞானத் தேசி கன்றான் பந்தமறுத் தாணவத்தின் பாச நீங்கப் பார்த்தருளிப் பரிசத்தால் மாயையறப் பார்த்தே முந்துவினை கலைகள்சோ தனையாற் போக முளைக்கும்வினை பொழித்தற்கு (மூலமனு மொழிவான்.

பொழிப்புரை: மந்திரங்கள், மருந்துகள், இவற்றைப் பிரயோகிக்கும் செயல் முறைகள் ஆகியவைகளுள் ஏதும் **இல்லாமல்** மனத்தில் கருடபாவனை கூடப்பெற்றவன் விடத்தால் தீண்டப்பட்டவனின் உடலிலிருந்து விடத்தை அறவே நீக்குவதற்காகப் பார்க்கும் செய்கை போன்று சிவமயமாய் நின்ற கொன **அ.சாரியர்** அணவபந்தம் அறவே நீங்கப் பார்க்கு அருளி. சீவமயமாக்கப்பட்ட திருக்கரத்**தால்** பரிசித்து மாயாபக்கமும் @Imporm செய்து, கன்மங்கள் பொருந்தியுள்ள கலைகளைத் தூய்மை செய்வுகன் போகத்தை உண்டாக்க மேலம் 9 ள்ள கன்றங்கள் **MnGa** நீங்கி<u>நிற்பதற</u>்காக மேல மக்க்வ உபகேசமாகிய வாசதீகையையம் செய்தருள்வார்.

164. சாம்பவமா மீத்தீக்கை நிருவாண தீக்கை தான்கிரீயை ஞானமென வீரண்டாகு மவைதாம் ஆம்படிதான் மண்டபமுங் குண்டத் தோடே யழகுபெற நூன்முறையே யமைத்துச் சற்றும் சோம்பலிலாக் கிரீயையுடன் மந்திரங்க ளுரைத்துச் சுத்தமாம் பொருளானூல் சொன்னபடி யழறா னோம்புவதாங் கிரீயையீவை மனத்தி னாலே யுறச்செய்தல் ஞானமேன வுரைக்கு நூலே.

பொழிப்பரை: இவ்வாறு செய்யப்படும் கீட்சை சாம்பவ தீட்சையாகும். நிருவாண தீகைஷ் என்பது கிரியாவதி எனவும் கொனவதி எனவும் இரண்டு வகைப்படும். விவை செய்யப்படும் முறையாவது, சீவாகமங்களில் கூறப்பட்டுள்ள விதிகளின்படியே வேள்வி மண்டபத்தையும், குண்டத்தையும் அளவில் மிகாமலும் குறையாமலும் அழகுபெற அமைத்து, சிறீதளவேனும் கிரியை கொடர்பான குறைவு வராமல், அகமக்கில் கூறப்பட்டுள்ளபடி மைச் செயல்களையம் பாவனைகளையும் செய்து. மந்திரங்களை விதிமுறைப்படி ஒலித்து, தூய்மையவான ஒமத்திற்குத் தகுதி பெற்றவையான திரவியங்களால் சிவாக்கினியில் ஆகமநூல் கூறும் வண்ணம் செய்வகு கியாவகி எனும் கீக்கை. கூறப்பட்ட அனைத்தையும் மனத்தால் பாவித்துச் செய்தல் ஞானதீக்கை என ஆகம நூல்கள் கூறும்.

அ.கை: மேல் ஞானாசாரியன், போதகாசாரியன்,சாதகாசாரியன் இவர்கள் உபதேசிக்கும் கிரமம் கூறுகின்றது.

165. ஏதமிலாச் சாம்பவமாந் தீக்கை செய்வோ வெழின்ஞான குருவாகு மீவ்வா றில்லாப் போதகன்றா னவுத்திரியால் வினைக ணீக்கிப் போதிப்ப னாகமத்தின் பொருள்க டம்மைச் சாதகன்றான் கருமதிக் கையினைப் பண்ணிச் சாற்றிடுவன் தந்திரமந் திரங்க டம்மைப் பேதமின்றிச் சிவானுபவம் பெற்று வாழ்வார் பெறற்கரிய சற்குருவைப் பெற்ற பேரே.

பொழிப்புரை: முழுமை பெற்றுள்ள தன் சிற்சக்தி மாத்திரத்தால் குற்றமில்லாத சாம்பவ தீக்கையைச் செய்துவைப்பவர், உயர்வு பொருந்திய ஞானசாரியர் ஆவர். இவ்வாறு அன்றீ ஞான சாதகனாய்ச் செயல்படும் (போதகன்) ஒளத்திரீ தீக்கையால் கன்ம வகைகளையெல்லாம் நீக்கி அகமங்களின் உட்பொருளையும் சாரத்தையும் உபதேசிப்பார். சாதகாசாரியர் அனைந்து வீகமான செயல்வகைகளாலும் தீகைஷயைச் செய்து ஆகமங்களையும் மந்திரங்களையும் உபதேசீப்பார். ஆகையால் பெறுதற்கு அரிய ஞான ஆசாரியரைப் புகலாக அடைந்தவர்கள், பேதாங்கள் யாவும் நீங்கப்பெற்று, வேறாக ஒன்று இல்லாமல் முழுவதும் அடைந்து வாழ்வார்கள்.

அ.கை: மேல் திந்த நிருவாண தீக்கை லோகதர்மிணி என்றும் சிவதர்மிணி என்றும் திரண்டு வீதமாமென்பது கூறுகின்றது.

166. நிருவாண முலகசிவ தருமிணிக வொன்று நிர்ப்பீசம் பீசங்க வெனவுநிகழ்த் திடுநால் மருவாது பொய்ப்போகத் தாசைதனைத் குறவே மன்னினர்க்குச் சிவதரும தீக்கை யாகும் ஒருவாது பொய்வாழ்வை முத்தியீலு மீச்சை யுண்டானோர் தமக்குலக தருமீணியா யுரைக்கும் பெருநோயர் விருத்தர்மட வார்பாலர் தமக்குப் பெறுவீக்கை நீர்ப்பீச தீக்கையெனப் பேசும்.

பொழிப்புரை: நிருவாண தீக்கை என்பது லோகதா்மிணி எனவும் சிவதா்மிணி

**இரண்டு** வகையாகும். இவற்றுள் லோகதர்மிணியானது நிர்பீற லோகதர்மீணி எனவும் ஸபீஜ லோகதர்மீணி எனவும் இரண்டு வகையாகும். சிவதர்மிணியானது நிர்பீஜ சிவதர்தமிணி எனவும் ஸபீஜ சிவதர்மிணி எனவும் **திரண்டுவகையாகும். திவ்வாறு உள்ள பேதங்களை ஆகமநூல்கள் கூறும்.** பொய்யென நிலையற்றுள்ள போகங்களில் ஆசை கொள்ளாமல் வைராக்கியற் பொருந்தி நின்றவர்களுக்கு சிவதர்மிணி திகை உரியது: பொய்யாகிய உலகியல் வாழ்வை விடாமல் போகப் பேற்றிலும் வீடுவிபேற்றிலும் ஒருசேர வேட்கை உடையவர்களாய் **இருப்பவர்களுக்கு** லோகதர்மிணி பொருந்துவதாகும். தீர்த்தற்கரிய நோயால் வருந்துவோர், எழுபத்தைந்து வயதுக்கு மேற்பட்ட வீருத்தர், பெண்கள், பத்துவயது அளவுள்ள பாலகர் ஆக்யோர்க்கு நிர்பீஜ தீகைஷ் பொருந்துவது, ஏனையோர்க்கு ஸபீஜ தீகைஷ செய்யலாம் - இவ்வாறு சீவாகமங்கள் வகைப்படுத்திக்கூறும்.

**அ.கை:** மேல் பிராமணர் முதலான நான்கு வருணத்தவர்க்கும் அனுலோமர்க்கும் ஒளத்திரி முதலான தீக்கையாம், சங்கர சாதியர்க்கு மானத தீக்கையும், மானத பூசையும், பாஷா சாஸ்திரத்திலே ஞானமுமாம் என்பது கூறுகின்றது.

167. அந்தணரே முதலான நால்வ ருக்கு
மனுலோமர்க் குந்தீக்கை யௌத்திரியா திகளாம்
செந்தழலை யோம்பிடுதல் சீவபூசை புரிதல்
சீவாகமத்தாற் சீவஞானம் தெரிதலுமா மீவர்க்கே
வந்தடைந்த சங்கரசா தியர்தமக்குத் தீக்கை
மானதமே சீவபூசை தானுமந்த வாறே
கிந்தவகை யோர்க்குரைக்கு மந்திரமைந் தெழுத்தே
யெழின்ஞானம் பாடாசாத் திரத்தாத லியல்பே.

பொழிப்புரை: அந்தணர் முதலான நான்கு வருணத்தவர்க்கும், சவர்ணன் முதலான ஆறு அனுலோமர்க்கும் ஒளத்திர முதலான தீகைஷ வகைகள் பொருந்தும். செந்நிறம் வாய்ந்த சீவாக்னியீல் ஆகமத்தில் வீளக்கப்பட்டுள்ள வண்ணம் ஓமம் செய்தல், சீவபூசை செய்தல், சீவாகமங்களை முறையாகப் பயின்று பதி, பசு, பாச முப்பொருள் உணர்வால் சீவஞானத்தின் பூரண இயல்பை அறிதல் ஆகிய அனைத்தும் அந்தணர் முதலான பதின்மருக்கும் ஏற்றவையாகும். ஆசிரியப் பெருமானிடம் தஞ்சம் என வந்துள்ள சங்கர இனத்தவர்க்குப் பொருந்துவதான தீகைஷ மானச தீகைஷயே: சீவயூசையும் அவ்வாறு மானச பூஜையே. இந்த இனத்தவர்க்கு உபதேசிக்கப்பட உரிய மந்திரமும் திருவைந்தெழுத்தே. உயர்வு பொருந்திய ஞான நூற் பயிற்சியும்

அவர்க்குத் தெரிந்த மொழியில் உள்ள நூல்களையும் போதிப்பது இயல்பாகவே அமையும்.

**அ.கை:** மேல் பிராமணர் முதலான நாலு வருணத்தவரும் ஆசாரிபராய் இருந்து அனுக்கிரகிக்கும் முறைமை கூறுகின்றது.

168. சாற்றியிடுஞ் சைவநெறி குரவ ராவார் தாமறையோ ரரையருடன் வணிகரவர் தம்பின் றோற்றியிடுஞ் சுத்தசூத் திரர்நால்வ ரிவரிற் சொலுமறையோர் நால்வர்க்கா முவர்க்கா மரையர் மேற்றிகழும் வணிகரிரு வர்க்காகுங் குரவர் வீளம்பியிடுஞ் சூத்திரர்தாஞ் சூத்திரர்க்கு மேலும் ஏற்றியிடுஞ் சங்கரசா தியர்க்கு மாகு மியம்பியிடுஞ் சங்கரசா தியர்க்கு மாகு

பொழிப்பரை: உயர்வுடையதாகக் கூறப்படும் சைவசமய நெறியில் அசாரியராக (குருவாக) விளங்கக் கூடியவர்கள் அந்தணர். ⊕lıreni. வணிகர். பின்னர்க் கூறப்படும் முறையில் வரும் தூய்மை சற்குத்திரர் எனும் நால்வருமாவர். கூறப்பட்ட நால் வருணத்தவர்களுள் அந்தணர், அந்தணர் முதலான நால் வருணத்தவர்க்கும் குரவராகுவர்: கூத்திரியர், கூத்திரியர் முதலான முன்று வருணத்தவர்க்கும் குரு: வணிகர், வணிகர் முதலான கிரண்டு வருணத்தவர்க்கும் குரு: கூறப்படும் சூத்திரர், சூத்திரர்க்கும் அடுத்துக் கூறப்படும் சங்கர சாதியினர்க்கும் குரு. சங்கர சாதியீனர் எவர்க்கும் குரவராக ஆவதில்லை.

**அ. கை:** மேல் ஆசாரியர் பேதமும், ஆசிரமங்களில் ஒன்றுக்கொன்று அதிகமென்பதும், அவர்கள் பண்ணுந் திகுவக்கிரமங்களும் **இரண்**டு விருத்தங்களினாலே கூறுகின்றது.

169. குரவரிரு வகையினராம் விரத்தருடன் குடும்பி கூறுமிரு வரில்விரத்தன் வீசேடமாங் குரவன் திரமுறுநல் லாசென்மப் பிரம சாரி செப்பியவவ் விரத்தனினுஞ் சிறந்தோ னாகும் வரமுடையன் குடும்பியினும் வனத்த னாவான் மற்றிவரிற் குடும்பிதான் குருவாம் வாய்மை விரதம்வீடு பிரமசா ரிக்கும் போக மேவியிடும் குடும்பிக்குந் தானாக விளம்பும்.

பொழிப்புரை: விரக்கி நெறியில் உள்ள ஆசாரியர் எனவும் இல்லற நெறியில் உள்ள ஆசாரியர் எனவும் குரவர் கிருவகையினர். கவ்விருவகையினருள் விரக்தி நெறியில் நிற்கும் குரவர் சிறப்படையவராவுர். பிறப்பு எடுத்தது முதல் தொடர்ந்து நன்கு உறுகிப்பட்டுள்ள பிரம்மசரிய நெறியில் கிருக்கும் குரவர், விரக்திநெறிக் குரவரைக் காட்டிலும் அதிகமான மேம்பாடு உடையவராவர். கில்லற நெறியில் கிருக்கும் குரவரைக் காட்டிலும் வானப்பிரத்த நெறியில் திருக்கும் குரவர் மிகவும் சிறப்புடையோராவர். இவர்களுக்குள் இல்லற நெறியில் இருக்கும் அசாரியர். விக ானைவைச் செய்ய பிரம்மசாரிக்கும் போகப்பேறுகள் வாய்க்கப் பெறும் இல்லறத்தானுக்கும் அசாரியராக வீளங்கும் தகுதி பெற்றவராவார்.

170. வனத்துறைவன் னாச்சிரமி முவர்க்கும் குரவன் மாசற்ற துரியவாச் சீரமியிவர் குருவே எனத்தகுவ னால்வர்க்கு மியம்பியவிவ் வெவர்க்கு மேசில்குரு வதிவன்னாச் சீரமியென வியம்பும் தனைப்பொருவி லதிவன்னாச் சீரமிசெயுந் தீக்கை சாம்பவமாஞ் சன்னியாசி மனத்தியற்ற றானாம் முனைப்புகன்ற கிருகத்த னவுத்திரியாந் தீக்கை மொழிந்தனம்வன் னாச்சிரமங் குணங்களுமேல் மொழிவாம்.

பொழிப்புரை: வானப்பிரத்த நெறியில் நிற்கும் ஆசாரியன், வானப்பிரக்கன், கில்லறத்தான், பிரம்மசாரி ஆகிய (முவர்க்கும் ஆசாரியனாவான்: தூய்மை வாய்ந்த துறவற நெறியில் நிற்கும் ஆசாரியன், துறவி, வானப்பிரத்தன், கில்லறத்தான், பிரம்மசாரி ஆகிய நால்வருக்கும் சிறப்புமிக்க ஆசாரியன் என விளங்கும் தகைமை உண்டு. இங்கே கூறப்பட்ட குறவி அனைவர்க்கும் அதிவருணாசிரமி குற்றமில்லாத ஆசாரியன் என வீளங்கலாம் என்று சீவாகமம் கூறும். தனக்கு ஒப்புவமை இல்லாத அதிவருணாசிரமி செய்யம் න්තන சாம்பவ தீகை : ക്വാലി செய்யம் ക്കെക്ഷ மனோபாவனையால் செய்யப்பட உள்ள மானத தீகைடி : இல்லற நெறிப்பட்ட ஆசாரியன் ஒளத்திரி தீகை செய்ய உள்ளவன். இவ்வாறு வருண – ஆசிரம மரபுக்கு ஏற்ப தீகைஷ வகைகளைக் கூறினோம். இனி இலக்கணங்களையும் குணங்களையும் பற்றிக் கூறுவோம்.

171. எண்ணியிடு நாலெட்டா மிலக்கணங்க ளிசைந்தே யெழிலினனா யீனாங்க மதிகாங்க மிலனாய் நண்ணியிடும் பெருநோய்க ளில்லா னாகி நகந்தந்தஞ் சொத்தையில்லா நலமு முண்டாய்த் திண்ணியநெஞ் சுடையனாய்த் தவங்கள் செய்யத் திடம்பெற்ற தேகியாய்ச் சிறந்தே யோங்கும் புண்ணியமாந் தேசத்தே தருமஞ் செய்யும் புனிதர்குலத் துதித்தோங்கிய புகழுண் டாயே.

பொழிப்புரை: நன்கு ஆய்ந்துணர்ந்து கூறப்பட்ட முப்பத்து இரண்டு அங்க கலக்கணங்கள் வாய்க்கப் பெற்ற நல்ல அழகு பொருந்தியவனாய் குறைந்த அங்கங்கள் அதிகமான அங்கங்கள் எனும் குற்றம் பொருந்தாதவனாகி, வீனைப்பயனால் பொருந்தவரும் கொடிய நோய்கள் இல்லாதவனாக், நகங்களிலம் பற்களிலும் சொத்தை இல்லாமல், கூறப்பட்டுள்ள கிலக்கணத்திற்குப் பொருந்த உள்ளவனாகி உறுதிப்பாடு மிக்க மனம் வாய்ந்தவனாய், பல்வகைத் தவங்களும் வேள்வீகளும் செய்வதற்கேற்ற திடமான உடற்கட்டு உடையவனாய் பழிக்கும் குழிப்புரைக்கும் கிடம் கொடுக்காமல் சிறப்புடன் வீளங்கும் ஆரியாவர்த்தம் முதலான பண்ணிய தேசங்களில், வேதங்களிலும் ஆகமங்களிலும் வீதிக்கப்பட்டுள்ள அறங்களைச் செய்துவரும் தூய நற்குலத்தில் பிறந்த மேன்மேல் பெருகும் புகழ் வாய்க்கப் பெற்றோனாய் (விளங்குபவன் உத்தமத்திலும் உத்தமமான உயர்ந்த ஆசாரியன்).

172. கொல்லாமை பொய்யுரைகள் கூறாமை பொறுமை கூறுமுயீ ரணைத்தினுக்குந் தயைநலமே கூறல் புல்லாமை பொய்ப்புலனைப் புசியாமை தீதைப் பொருந்தாமற் சிறியருடன் பத்தருடன் பொருந்தல் செல்லாமை தீநெறியாங் கருமத்திற் சிந்தை சிவபத்தி குருபத்தி திடம தாகை கல்லாமை பசுநூலை சிவநூலே கருதிக் கற்றுணர்த லவ்வாறே கருமஞ்செய் திடலே.

பொழிப்புரை: கொல்லாமை, பொய்கூறாமை, பொறுமை, வகைப்படுத்திக் கூறப்படும் அனைத்து உயிர்க்கூட்டங்களிடத்திலும் தயை ஆகிய உயர்ந்த சாத்துவிக குணங்களை உடையவனாய், நன்னெறியை உபதேசிப்பவனாய், பொய்யான வீடயங்களில் பொருந்தாமலும் நூல்களிலே ஒதுக்கப்பட்டுள்ள பண்டங்களை உண்ணாமவம். **ி**ஞ்ஞானிகளுடன் கூடாமலும் டுருப்பவனாகி. எப்பொழுகும் சீவனடியார்களுடன் கருப்பவனாகி. **கீயநெறிக்குரிய** செயல்களிலே சீந்கையைச் செவுத்தாதவனாகி, சீவனிடத்திலும் குருவீனிடத்திலும் திடமான பக்தி வாய்க்கப் பெற்றவனாகி, உலகியல்பைப் போதிக்கும் இழி நூல்களைப் பயிலாமல் சிவாகமங்களை முறைப்படிப் பயின்று உணர்வதில் கருத்து உடையவனாகி, அவைகளில் வெளிப்படுக்கப்பட்டிருக்கும் தத்துவங்களையும் கிரியைகளையும் நன்கணர்ந்து செய்யக்கூடியவனாகி, அகமக்கில் வீதிக்கப்பட்டுள்ள அசாரங்களைக் கடைப்பிடிப்பவனாகி வீளங்குபவன் உத்தம அசாரியன்.

178. காமமுத லறுபகையுஞ் செற்றே யந்தக்
கரயமுந்தன் வசத்தாகுங் கருத்த னாகிச்
சேமநிதி தவமேயென் றெண்ணி நித்தஞ்
செய்கின்ற தவமுடைய செல்வ னாகிப்
பூமகனைத் திருமாலை நிந்தி யாத
புந்தியுள னாய்ப்புறம்பாஞ் சமயத்தோர்கள்
தாமருவு பெத்தமுடன் முத்தி மார்க்குஞ்
சாற்றிடுநூ லுண்மையெல்லா முணர்ந்து தானே.

பொழிப்புரை: காமம் குரோதம் லோபம் மோகம் மதம் மாற்சரியம் எனும் அறுபகையும் தில்லாகவனாய். **இந்திியங்களையும் நான** கரணங்களையம் சப்கம் கக்கம் விடயங்களில் முதலான செல்லவொட்டாமல் கன் வயத்தில் வைக்குக் நோக்கு கொள்ளம் உடையவனாக மங்களகரமான ஐசுவரியம் தவமே எனும் கொள்கை கொண்டு நாள்தோறும் செய்யும் தவத்தையே ஐசுவரியமாக உடையவனாகி, பிரம்மனையும் கிருமாலையும் நிந்தித்துக் கூறாக அறிவடையோனாகி. புறச்சமயநெறிகளில் இருப்பவர்கள் பொருந்தும் பந்தநிலை, முக்கிநிலை . ஆகியவற்றின் இலக்கணங்களை முறைப்படிக் கூறும் நூல்கள் உணர்த்தும் கருத்துக்கள் அனைத்தையும் ஐயமற உணர்ந்துள்ளவனாய் விளங்குபவன் உத்தம ஆசாரியன்.

174. முப்பொருளுஞ் சரீதாதி பாத நான்கின் முறைமையையு முழுதுணர்ந்து முதல்வன் றன்னை எப்பொழுது நீங்காத ஞான நீட்டை யெய்தித்தன் பாலடைந்தார் பருவந் தன்னைத் தப்பறவே யுணர்தற்குச் சதுர னாகித் தாமதமாங் குணஞ்சற்றுந் தாக்கா னாகி ஒப்பிலுயர் குணமுளனா யாக மத்தே யோரிலக்க முணர்ந்தவனைக் குருவென்ப ருயர்ந்தோர்.

பொழிப்புரை: பதி, பசு, பாசம் எனும் முப்பொருள்கள், சரியை, கிரியை, யோகம், ஞானம் எனும் நான்கு பாதங்கள் ஆகியவற்றின் கியல்புகளையும் நெறிமுறைகளையும் மாறுபாடும் ஐயமும் அகல எல்லாவற்றையும் நன்கு உணர்ந்து, முழுமுதல் கிறைவனாம் சிவபெருமனை எப்பொழுதும் பிரியாது **இ**ருக்கும் பாவனைக்குரிய சீவஞான நீட்டையைப் பொருந்தியவனாய், தன்னை அடைந்த மாணவர்களின் பரிபக்குவ நிலையை நன்கு அறியவல்ல திறமை உடையவனாகி, தாமச குணத்தின் விகற்பமான அதர்ம குணங்கள் சிறிதளவேனும் தன்னைத் தீண்டிநிற்காத நிலையில் இருப்பவனாகி, இவ்வாறு உயர்ந்த சாத்துவிக குணங்கள் நிரம்பப் பெற்றவனாய், ஆகமங்களில் டுடம்பெற்றுள்ள கலோகங்களுள் ஒரு கலட்சம் அளவாவது முறையாகப்பயின்று, ஐயமும் திரிபம் அற, உள்ளது உள்ளவாறு உணர்ந்து கருப்பவனையே 'ஆசாரியன்' எனப் பெரியோர் கூறுவர்.

அ. கை: மேல் முன் சொன்ன இலக்கணங்க ளொன்று மில்லா தவனானாலும் சீவஞானாதிக்க மிருந்தால் ஆசாரியனாவ னென்பது கூறுகின்றது.

175. கூறிடுமிக் குணமொன்று மில்லை யேனுங் கூறரிய சிவஞானக் கொள்கை யாலே வீறிடுந்தன் னருணோக்கான் மாண வன்றன் வினையனைத்து மாணவமும் விட்டு நீங்க மாறுவமை மில்லாத ஞானா னந்த மருவியிடச் செய்யவல்ல னாகில் மண்மேல் ஈறில்பர ஞானகுரு வவனே யார்க்கு மிவனவனென் றெண்ணியிடு மியல்பின் றாமே.

பொழிப்புரை: மேலே கூறப்பட்டுள்ள குணங்கள் சீறிதும் இல்லையெனினும் மதிப்பிட்டுக் கூறுதற்கரிய சீவஞானம் பொருந்தப்பெற்றிருப்பானாயின் அவன் எங்கும் சிவப்பொலிவே கண்டு சிவமாகவே நிற்கும் தன்மை கைவரப் சிவதிரீசனமே காணும் தனது பார்வையால் பெற்றுள்ளதால் பாசங்கள் முகலான நீங்கும் வகைசெய்யவல்லோனாவன். **தனது** பார்வையால் மாணவன்ன் அனைத்து வினைப்பயன்களும் ஆணவமலமும் அவனை வீட்டு நீங்கும் படியாகப் பார்த்து ஒப்புவமை அற்ற சீவஞான ஆனந்த அனுபவம் அவனுக்கு வாய்க்குமாறு செய்யவல்லனாகில் இந்நிலவுலகில் பரிபக்குவம் பெற்றுள்ள எல்லா ஆன்மாக்களுக்கும் அவனே

ஈறில்லாத பெருஞ்சிறப்புள்ள ஞான ஆசாரியன் ஆவன். எனவே அவனது சாதி, குணம் முதலானவை பற்றிச் சிந்திக்க வேண்டியதில்லை.

**ூ. கை:** மேல் இரண்டு வீருத்தங்களினாலே ஆசாரியர் தம்மையடைந்த சீஷ்யர்களுக்குப் பரிபாகத்தைச் சோதித்து அவர்களிடத்தில் நிகழும் பரிபாகாநுகுணமாகத் தீட்சை பண்ணுவரென்பதும் பரீகதீக்கும் படியுங் கூறுகின்றது.

176. தேசீகரு மாணவர்கள் செய்தியுணர்ந் திடவே
சிறியோரைப் பெரியோர்செய் தொழிலதனிற் செறித்தும்
ஏசிலராம் பெரியோரை யீனமாந் தொழிற்கே
யிசைத்துமடித் தும்வைது மிவ்வாறு செயவும்
கூசியிடா த்ட்டபணி செய்துகுரு பத்தி
குறைவிலனாய் நம்பீனனாய்த் துரோக மின்றி
மாசிலனாய் மனவாக்குக் காயத்தாற் குருவீன்
வாக்கியபா லனஞ்செய்யு மதிமா னாகி.

பொழிப்பரை: ஞான அசாரியர். மாணவருடைய குணங்களையும் செயல்திறத்தையும் **அறந்துகொள்ளும்** வகையில், சீறியவர்களாயின் பெரியோர் செய்யும் செயல்களில் ஈடுபடுத்தியும், பழிப்பற்ற பெரியோரை தகுதிக்குக் கீம்ப்பட்ட செயல்களில் ஈடுபடுத்தியும், சமயங்களில் அடித்தும், மற்றும் சில நேரங்களில் நிந்தித்தும், இவ்வாறு பல நெறிகளிலும் சோதிக்க வேண்டும். குருவின் கட்டளையை அப்படியே ஏற்று மனம் கூசாமல் அவர் ஏவீன பணிவிடைகளை நன்கு செய்து குருவினிடம் பக்தி குறையாமல் 'கிவரே நம்மை ஈடேற்றிக் காப்பாற்ற உள்ளவர்' எனும் கோட்பாடு உடையவனாய்க் குரு பணிக்க செயல்களில் கபடமில்லாமல் ஒரு குற்றமும் இல்லாதவனாய்த் தன் மனம், உடல்களால் குரு கூறியருளிய வாக்கியத்தைப் பரிபாலனம் செய்து நிற்கும் எண்ணம் வாய்க்கப் பெற்றவனாய் நற்குணங்கள் உடையவனாக சீடன் திகழ வேண்டும்.

177. ஆதரவுஞ் சாந்தியுநற் பொறுமை தானு மசத்தியமில் லாவுரையு மாசாரந் தவமும் தீதான செயல்மறந்து நன்றியறிந் திடலும் சீவாகமத்தைக் கேட்டதனைத் தெளித றானும் போதலறப் பொறிவழியி னிற்ற லாதி புகன்றுள்ள நற்குணங்கள் பொருந்தி மேலும் ஓதலுறுங் குணங்குற்றஞ் சோதித்தோர் வருட முறுங்குணத்தி னளவாகத் தீக்கைசெய்வ ருயர்ந்தோர்.

பொழிப்புரை: அனைத்து உயர்களிடத்தும் கருணைகாட்டல், உபசாந்தி, நன்மைக்குரிய பொறுமை, பொய்த்தன்மை அற்றுள்ள உறுதிப் பேச்சு, நூல்களில் வீதிக்கப்பட்டுள்ள ஆசாரங்களைக் கடைப்பிடித்தல், தவம், தனக்கு ஒருவன் நன்மையும் தீமையும் செய்தால் தீமையை மறந்து நன்மையை மறவாமல் உணர்ந்து பாராட்டுதல், குரு முலமாகச் சீவாகம வசனங்களைக் கேட்டு அவற்றின் உட்பொருளை ஆழ்ந்து சிந்தித்துத் தெளிவுபெறுதல், ஐந்து இந்திரியங்கள் வழியாகவரும் வீடய ஞானம் முதலானவை நீங்கி நிற்க நன்னெறியில் தன்னை நிறுத்திக் கொள்ளல் என்பன முதலாகச் சொல்லப்படும் நற்குணங்கள் வாய்க்கப்பெற்று சீடன் இருப்பான்ஆயின், மேலும் கூறப்பட்டுள்ள குணங்களையும் குற்றங்களையும் ஒரு வருடகாலம் வரையிலும் ஆய்ந்து பார்த்துப் பீன் அவனிடம் காணப்படும் குணங்களை அனுசரித்து அதற்கு ஏற்ப ஞான ஆசாரியர் தீக்கை செய்ய வேண்டும்.

அ. ை: மேல் மந்திரம் முதலான ஆறுக்கும் அத்துவாவென்று பெயராம் என்பது கூறுகின்றது.

178. மந்திரமும் பதவன்ன புவனதத் துவமு மருவியீடும் கலையைந்து மத்துவா வாகும் தந்திடுமேல் வீனைகளுக்கு மார்க்க மாத றானாலும் வீபுவாகிச் சாற்றுநிறை வறிவாய் அந்தமிலா வான்மாவை யன்னமய முதலா மைங்கோச மாவரிக்கு மாதலினா லந்தப் பந்தலொ மொன்றொன்றா நீங்கிமே லேகிப் பரானந்த புரணமாம் பரிசி னாலும்.

பொழிப்புரை: மந்திரம், பதம், வர்ணம், புவனம், தத்துவம், கலைஐந்து என உள்ள ஆறும் அத்துவா எனப்படும். முறைப்படிச் செய்தல், முறையற்றுச் செய்தல் காரணமாக, කින් வர **இருப்பதாகிய** கன்மபந்தத்துக்குரிய நல்வீனை தீவினைகளுக்கு வழிவகுக்கின்றவைகளாகத் திகழ்வதாலும், எங்கும் வியாபித்திருப்பதாகியும், புரண நிறைவு உடையதாகவும் ஞானமயமாகவும் வீளங்கி, நித்தியமாக உள்ள ஆன்மாவை அன்னமயம் முதலான ஐந்து கோசங்களும் மறைத்துச் சூழ்ந்திருக்கும் ஆகையாலும், அந்தப் பந்தங்கள் அனைத்தையும் ஒவ்வொன்றாக நீங்கி மேன்முகப்பட்டு

உயர்ந்து தத்துவ எல்லையைக் கடந்து சத்து-சித்து-ஆனந்தமயமான பரிபூரண சிவமாக விளங்கும் இயல்பினாலும் மந்திரம் முதலான ஆறனுக்கும் அத்துவா எனும் பெயர் பொருந்தியது.

**அ.கை:** மேல் ஐந்து வீருத்தங்களினாலே மந்திராதிகள் ஒன்றிலே ஒன்று லயிக்க ஆன்மாவைச் சிவத்திலே யோசித்துப் பின்னும் பிராரத்த தேகத்திலே நிறுத்தும் முறைமையையும் பஞ்சகலைகளிலும் மந்திர பத வன்ன புவன தத்துவங்கள் நிற்கும் முறைமையையும் கூறுகின்றது.

179. உன்னியிடு நிவிர்த்திகலை தத்துவமண் ணதனி வுறும்புவன நூற்றெட்டக் கரமொன்ற தாகும் மன்னியிடும் பதங்கடா மிருபத் தெட்டா மந்திரங்க ளோரிரண்டா மாமலரோன் றேவன் இந்நிலையே பதிட்டையின் லறையுந்தத் துவங்க ளெழுமுன்று மிரண்டுமிதிற் புவனங்க ளெண்ணேழ் தன்னிலுறு மந்திரங்க ளிரண்டுபத முவேழ் தான்வன்ன நாலாறு சாற்றிடுமா லகிபன்.

பொழிப்புரை: நிவீருத்தி முதலான ஐந்து கலைகளிலும் மந்திரம் முதல் தக்துவம் ஈறான ஐந்தும் பொருந்தி இருக்கும் முறைமையைச் சிந்தித்தால் நிவீருத்தி கலையில் பிருதிவி தத்துவம் ஒன்று: அந்தத் தத்துவத்தில் பத்ரகாளி புவனம் முதல் காலாக்னி ருத்ர புவனம் ஈறாக உள்ள புவனங்கள் நூற்றெட்டு: 'கூடி' எனும் எழுத்து ஒன்று: 'பவபவ' என்பது முதல் 'நமோ நம, ஓம்' என்பது ஈறாக உள்ள பதங்கள் இருபத்து எட்டு: மந்திரங்கள் இரண்டு என அமைந்திருக்கும்: இதற்கு அதிதேவன் பிரம்மா. இவ்வாறே பிரதிட்டாகலையில் நீர் முதல் சித்தம் வரையில் உள்ள தத்துவங்கள் இருபத்து முன்று: தத்துவங்களில் ஸ்ரீகண்டபுவனம் முதல் ஓங்கார புவனம் ஈறாக உள்ள புவனங்கள் ஐம்பத்து ஆறு: மந்திரம் இரண்டு: வீயாபின் வியாபின் முதலாக சர்வ சர்வ ஈறாக உள்ள பதங்கள் இருபத்து ஒன்று: டகாரம் முதல் ள காரம் வரை உள்ள எழுத்துக்கள் இருபத்து நான்கு - என அமைந்திருக்கும். இதற்கு அதி தேவதை திருமால்.

180. மேவியிடும் வித்தையினிற் றத்துவங்க ளேழாம் விரவுமதிற் புவனங்க ளிருபத் தேழு பாவுமோர் மங்திரங்க ளிரண்டுநா லைந்தாம் பகங்களாம் வன்னங்க ளேமாகப் பகரும் தாவீலுருத் திரதேவர் சாந்தி தன்னிற் றத்துவங்க ளொரு(ழன்று புரங்கள்பதி னெட்டாம் கோவிதற்கு மகேசுவரர் மந்திரங்க ளிரண்டு கூறுபதம் பதினொன்று வன்னமொரு (ழன்றே.

பொழிப்புரை: வித்யா கலையில் புருஷ தத்துவம் முதல் மாயை வரையில் உள்ள தத்துவங்கள் ஏழு: தத்துவங்களில் கோப முதல் குரோதேசன் ஈறாக உள்ள புவனங்கள் இருபத்தேழு: மந்திரங்கள் இரண்டு: ஓம் நம: சீவாய என்பது முதல் வ்யோமின் வியோமின் என்பது ஈறாக உள்ள பதங்கள் இருபது: நான்காவது ககாரம் முதல் ஞகாரம் ஈறாக உள்ள எழுத்துக்கள் அமைந்திருக்கும். தெற்கு S(ID என அத்தேவதை சாந்திகலையில் சுத்தவித்யை முதல் சாதாக்கியம் தத்துவங்கள் (மன்று: தத்துவங்களில் வாமை முதல் சதாசிவ புவனம் வரை உள்ள புவனங்கள் பதினெட்டு: மந்திரங்கள் இரண்டு: வ்யோம வ்யாபினே என்பது முதல் த்யானா ஹாராய என்பது வரை உள்ள பதங்கள் பதினொன்று. ககார வர்க்க எழுத்துக்கள் (ழன்று - என அமைந்திருக்கும். க்கற்கு அதிதேவதை மகேசுவரர்.

181. தத்துவங்க எிரண்டாகும் புரங்கள்பதி னைந்து சாற்றுமனு முன்றுபத மொன்றெழுத்தீ ரெட்டாம் சுத்தகலை சாந்தியா தீதமதி தேவன் சொல்லியிடிற் சதாசீவராந் தொகையினதென வறிக கித்தகைய கலைகளிலே நிவிர்த்தாதி முன்றி லிசைபுவனத் திருவீனைக ளெவற்றினையு மொழித்தே புத்தியினில் வித்தாகிச் செறிவீனைவா தனைமேற் பொருந்தாத வகையொழித்துப் புகன்றிடுமைங்

பொழிப்புரை: நின்மலமாகத் திகழும் சாந்தியதீத கலையில் சக்தி தத்துவம் சிவதத்துவம் எனத் தத்துவங்கள் கிரண்டு: இத் தத்துவங்களில் நிவிருத்தி புவனம் முதல் அனாசிருதை வரை உள்ள புவனங்கள் பதினைந்து: மந்திரங்கள் முன்று: ஓங்கார பதம் ஒன்று. அகாரம் முதலான உயிர் எழுத்துக்கள் பதினாறு - என அமைந்திருக்கும். இதன் அதிதேவர் சதாசிவர். அக, இந்த ஐந்து கலைகளிலும் பதினொன்று மந்திரங்களும், எண்பத்தொன்று பதங்களும், ஐம்பத்தொன்று எழுத்துக்களும் இருநூற்று கிருபத்து நான்கு புவனங்களும், முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் தொக்கு நிற்கும். இவ்வாறு உள்ள ஐந்து கலைகளுள் நிவிருத்தி, பிரதிட்டை,

விக்யை என்னம் மேன்றுகலைகளிலும் 9 ள்ள பவனங்களில் பொருந்தியிருக்கும் விரிவான கன்மங்கள் அனைத்தையும் நீக்குதல், புத்தி தத்துவத்தில் விகையாகப் பொருந்தியிருக்கும் கன்ம வாசனைக்குக் காரணமான மலவாசனையை நீக்கல். எஞ்சியுள்ள சாந்கிகலை. சாந்தியதீதகலை ஆகிய இரண்டில் உள்ளனவற்றையும் இனி பிறப்பாகவும் இறப்பாகவும் பந்திக்காதபடி நீக்கல் - ஆகிய இவையெல்லாம் தீக்கையின் போது நிகழும். இவ்வாறு உள்ள ஐந்துகலைகளில் ஏனையவை ஒடுங்கும் முறையைக் கூறுவோழ்.

182. மருவியீடு மந்திரங்கள் பதங்களிலே பதங்கள் வன்னங்க டமில்வன்னம் புவனங்க டமிலே உருவொளிரும் புவனங்க டத்துவங்க டமிலே யோதியீடுந் தத்துவங்கள் கலைகளிலு முறவே தருகலைகள் சத்திகளிற் சத்திகடாஞ் சீவத்தே தானுறவே யோசித்துச் சாற்றிடும்பே ரின்றிப் பொருவிலதாய்ப் பற்றிலதாய் நிராதார மாகிப் போற்றுபிர மாணங்கள் பொருந்தி டாதாய்.

பொழிப்புரை: கலைகளில் பொருந்தியுள்ளனவாகக் கூறப்படும் அவைகளுள் மந்திரங்கள் பதங்களிலும், பதங்கள் வன்னங்களிலும், வன்னங்கள் புவனங்களிலும், புவனங்கள் தத்துவங்களிலும் தத்துவங்கள் கலைகளிலும் முறையே ஒடுங்கி நிற்கும். நிவிருத்தி முதலான கலைகள் சக்திகளிலும் சக்திகள் சிவத்திலும் ஒடுங்கும். திவ்வாறு திகழ்வதால் ஒன்றிலே ஒன்று நிற்குமாறு குணம், செய்கு பெயர். செயல்கள் **இல்லாததாகி,** பெபற்றகாகி, கன்னால் பற்றப்படும் பொருள் இல்லாககாகி. ஆதாரமாகச் செயல்பட்ட தனு, காணம் முதலானவை கெல்லாததாகி, பிரமாணங்களுக்கு அப்பாற்பட்டதாகி வீளங்கும் சிவத்துடன் ஆன்மா கலந்து விளங்குமாறு ஆசாரியர் தீக்கையின்போது செய்தருள்வார்.

183. ஓதலுறுந் தத்துவங்க ளொன்று மின்றி யொன்றாகி யுயர்பரா னந்த மாகிப் போதமய மாயகண்ட பூரணத்தே யாற்றின் புனல்கடலுட் புகுந்ததுவாம் பொற்ப தென்னப் பேதமற யோசித்துச் சமரசமாய்ப் பெற்றுப் பின்னாகக் கடனீரவ் வாறெதிர்த்த பேறாய்த் தீதகலச் சிவபத்தர்க் கனுக்கிரகஞ் செய்யத் திரும்பவுமப் பிராரத்த தேகத்துஞ் செறிப்பான்.

பொழிப்புரை: நிரலாகக் கூறப்படும் தத்துவங்களின் தொடர்பு சிறிகும் இல்லாததாகி, ஏகவத்துவாய், மேலான சீவானந்த மயமாகி. சீவஞான சொருபமாகி, காலத்தாலும் **டு** த்தாலும் பகுக்கப்படாததாகிப் பரிபுரணநிறைவாக உள்ள சிவத்திலே, அற்றுழீர் கடல்நீருடன் கலந்து கடல்நீராகவே நீற்பது போன்று ஆன்மா இரண்டறக் கலந்து நிற்குமாறு சீவத்துடன் ஐக்கியப்படுத்தி எங்கும் சமரச மயமாக விளங்குமாறு கடல்நீரில் **இ**ரண்டறக் கலந்து சமரசமாகி நின்ற ஆற்றுநீர், பின்னோக்கிப் பெயர்ந்து நதி மார்க்கத்தில் எதிர்த்து நின்றது போன்று, சிவனடியார்க்கு ஆணவம் முதலான பாசங்கள் நீங்குவதற்காக அருள்புரியும் நிமித்தம் மீளவும் பிராரத்த நுகர்வுக்காக நின்ற தேகத்திலே ஆசாரியர் அன்மாவை நிறுத்துவார்.

அ. ைக: மேல் ஆசாரியானுக்கிரகம் பெற்றவர்கள் நிற்கும் நிலைமையைத்திட்டாந்த பூர்வமாகக் கூறுகின்றது.

184. தேசீகனா ரருளிங்கன் செய்த போதே
சீதானந்த மேனியாஞ் சீவமே நோக்கி
ஆசதுவா மாணவமும் வீனைமாயை யனைத்து
மகன்றிடத்தான் சீவானந்தத் தழுந்தியது வேயாய்க்
காசமிலா விழியருக்க னொளியி னோடே
கலந்துநின்றே மற்றொன்றுங் காணா போல
ஏசுறுமுற் பசுகரணஞ் சீவகரண மேயா
யிசைந்திருந்து தேகாந்தத் தெங்கணுமா யீடுவர்.

பொழிப்பரை: கூரன ஆசாரியார் இவ்வாறு அனுக்கிரகம் செய்க பொழுதிலேயே, சத்து-சீத்து-ஆனந்தமயமாகி நின்ற சீவக்குடன் ஐக்கியப்பட்டு நின்று எங்கும் சீவத்தையே கண்டிருப்பதாகி, குற்றமாகிய ஆணவம், கன்மம், மாயை ஆகிய பந்தங்கள் அனைத்தும் நீங்கி நிற்க, அருள்பெற்ற ஆன்மாக்கள் புரணமயமான சீவானந்தத்திலே அழுந்தி அந்தச் சீவருபமாகவே வீளங்க, படலம் முதலான குற்றங்கள் இல்லாத கண் சூரிய ஒளியோடு கூடிக் கலந்து நின்று வேறொரு பொருளையும் காணாதது முன்னர்க் குற்றமாகப் பொருந்திய பசுகரணம் சிவகரணமாகப் பொருந்தப்பெற்றுப் பின்னர் பிராரப்க கேகம் நீங்கியபின் சர்வவியாபியாக விளங்குவார்கள்.

அ.கை: மேல் அனாதியாய் நித்தியமான ஆணவம் எப்படி நீங்குமென்னில், சீவன்முத்தரை மறையாமல் நீங்கிநிற்கையால் கெடும் என்பதுவும், **ூ.னக:** மேல் சீவன்முத்தர் சர்வஞ்ஞத்துவாதிகளையும் சீவராகத்தையும் பொருந்தி நின்று தேகாந்தத்திலே பரமமுத்தி யடைவர்களென்பதுவும், சீவராகமாத்திரம் பொருந்திநின்று தேகாந்தத்திலே பரமுத்தியடைவார்களென்பதுவும் கூறுகின்றது.

188. தவஞ்செபங்க ளாதியெலாஞ் செய்தே முன்னஞ் சாற்றுசிவ ராகமுற்றோர் தரணி மீதே அவஞ்சீறிது மில்லாத சீவானு பூதி யடைந்துகுரு வாலெல்லா வறிவுதொழி லவையும் நவந்திகழுஞ் சீத்தியுடன் முத்தி சேர்வர் நண்ணாது தவாதிசிவ ராகமே நண்ணில் பவந்தொலையச் சிவானுபவ மொன்றே பெற்றுப் பரமுத்தி தேகபா தத்தடைவர் பரிந்தே.

பொழிப்புரை: முற்பிறவியிலே கவம். ஒபம். முதலானவற்றையெல்லாம் முறைப்படிச் செய்து சீவப்பற்றும் சீவஞானமும் மீகப் பெற்றுக் திகம்ந்**கவர்க**ள் நிலவலகில் முக்கியி உக்கம திருவருளால். குருவின் வீணாகக் கழியாத சீவானுபவத்தைப் பெற்று முற்றறிவு, முற்றுத்தொழில் முதலான சீவகுணங்களை அடைந்து புதுமைப்பொலிவ மீக்க அணிமா முதலான சீத்திகள் கைவரப்பெற்று உடல் நசிக்கின்ற காலத்தில் மேலான முத்திப்பேற்றை அடைவார்கள். தவம் ஜபம் முதலானவற்றைச் செய்யாமலும் முற்றறிவு முதலானவையும் அணிமாதி சீத்திகளும் வாய்க்கப் பெறாமலும் சீவஞானம் ஒன்று மட்டுமே வாய்த்திருந்தால், பிறப்பு இறப்பாகிய சுழற்சி நீங்கும் வகையீல் சீவானுபவம் மட்டுமே பெற்று நின்று, தேக முடிவுக் காலத்தில் சிவனருளால் மேலான முத்திப் பேற்றை அடைவார்கள்.

மேல் 91. co. 5: சீவஞானமன்றியில் சர்வஞ்ஞத்துவாதிகள் சீத்திகள் கிவைகளைப் பெற்று நின்றாற் பிரயோசனமில்லை யென்பதுவம், சிவஞானக்கைப் பொருந்தி சீவானுபவத்தைப் பெற்று நிற்பகே சீறப்பென்பதுவுங் கூறுகின்றது.

189. தரிப்பரிய சிவராக மின்றி மிக்க தவமுதல்கள் புரிந்தோர்க டாரணியி வூதித்தே பிரிப்பரிய சிவானுபவம் பெற்றி டாதே பெற்றிருந்தும் பெரிதாய சித்திகடா மனைத்தும் மரிப்பர்பீனு முதித்திடுவர் மாயாவா ணவந்தான் மற்றிதனா லனைத்தறிவும் வல்லமையும் பொருளோ தெரிப்பரிய சிவானுபவஞ் சீவராகத் தாலே தேசிகனாற் பெற்றுமுற்றுஞ் சிவமாதல் சிறப்பே.

பொழிப்புரை: தாங்கிக் கொள்வதற்காய மிகுதியான சிவுஞானம் இல்லாமல் மிகுந்த தவம் முதலானவைகளை முற்பிறவியிலே செய்தவர்கள் நிலவுலகில் பிறந்து, பெரிய அணிமா முதலான சீத்திகள் அனைத்தையும் பெற்றிருந்தும், ஆன்மாவிலிருந்து பிரிந்து திராததாகிய அரிய சிவானுபுதியைப் பெறவில்லை எனின், விணே கிறப்பர்: மீளவும் பிறப்பர். ஆணவம் முதலான பாசங்களும் ஆகையால் முற்றறிவு, அனைத்தையும் செய்யும் முதலியவற்றைப் பெற்றுக் கிறமையுடன் நிற்பது பொருட்படுத்துவதற்குரிய னெறல்ல: வாக்கால் விவரிப்பதற்கு **WINE** சீவானுபவக்கைச் சீவஞானத்தாலும் குருவின் அருளாலும் பெற்று, இனியும் பிறப்பும் குறப்பும் நேராமல் பரிபூரண சிவத்துடன் இரண்டற்ற நிலையில் ஐக்கியப்பட்டு நிற்பதே சீறப்புக்கு உரியதாகும்.

அ. கை: மேல் நின்மலசாக்கிராதி பஞ்சாவத்தா லகுணங்களை நாலு விருத்தங்களினாலே கூறுகின்றது.

190. அகரவுக ரமகார விந்து நாத
மாழுல மனுவினையைஞ் சத்திகடம் வடிவாய்ப்
பகருமன மகங்காரம் புத்தி சித்தம்
பாவிக்கு முளமிவற்றிற் பதிந்த ளத்தே
புகவுளதாம் புற்போலத் தாமே யாகப்
பொருந்தியே பூதவுருப் பொருள்க ளெல்லாம்
நிகரில்சிவ ரூபமாய்க் கண்டு நிற்க
நிறுத்துமித யத்திலிது நின்மலசாக் கிரமே.

பொழிப்புரை: கிரியாசக்தி, ஞானசக்தி, இச்சா சக்தி, ஆதிசக்தி, பராசக்தி எனும் ஐந்து சக்திகள் அகாரம், உகாரம், மகாரம், வீந்து, நாதம் எனும் சூக்கும் ஐந்தெழுத்தைத் தமது திருமேனியாகக் கொண்டு, மனம், அகங்காரம், புத்தி, சீத்தம், பாவீக்கவல்ல ஆன்ம ஞானமான உள்ளம் எனும் ஐந்தையும் அதிட்டித்துநிற்க, உப்பளத்தில் வீழுந்த துரும்பு, புல் முதலானவை தத்தம் உருவம் கெட்டு உப்பே ஆதல் போன்று, தமது மயமாகவே ஆகப்பெற்று, ஐம்பூதங்கள் ரூபமான விடயங்கள் அனைத்தையும் ஒப்பற்ற சிவ ரூபமாகவும், விடயங்களை அனுபவிப்பதால் வரும் சுகத்தைச் சீதானந்தமாகவும் கண்டு இதயத்தானத்தில் லயித்து நிற்குமாறு விளங்குதல், நின்மல சாக்கிர அவத்தை ஆகும்.

191. சாக்கிரகா ரணமான வகாரந் தானுஞ்
சத்தாதி யிற்பற்று மனமு நீங்க
ஊக்கமுறு மகங்கார முகார மாதி
யுடனாகக் களமதனி லுறநின் றெண்ணில்
பாக்கியமாஞ் சிவயோகம்பா வனைப்பற்றிப் புலன்கள்
பற்றாத சொப்பனமாப் பகரு நூல்கள்
இக்கியீடுஞ் சொப்பனத்தே யுகாரமகங் கார
மகன்றிடவே தாலுமு லத்திலடைந் தாங்கே.

பொழிப்புரை: நீன்மல சாக்கிரத்துக்குக் காரணமாக நின்ற அகாரம் உகாரத்திலம் சப்தம் முதலான விடயங்களைப் பற்றும் மனம் **ூகங்காரத்திலும்** கிரியாசக்கி ஞானசக்தியிலும் டுங்கி நிறக, பலம் பொருந்திய அகங்காரம் முதலான நான்குடனும், அவற்றைச் செலுத்தும் முதலான நான்குடனும் அவற்றுக்கு உயிர் போன்றனவாகிய ஞானசக்தி முதலான நான்கு சக்திகளுடனும் ஆகக் கழுத்துத் தானத்தில் பொருந்திநின்று அளவற்ற ஐசுவரிய சூபமான 'சிவமே நான்' பாவனையைப் பொருந்தி, வெளி விடயங்களில் மனம் செல்லாமல் இருப்பது நின்மல சொப்பனம் எனும் அவத்தையாகும் என ஆகமநூல்கள் கூறும். சொப்பன அவத்தையை உண்டாக்கும் உகாரம் மகாரத்திலும் அகங்காரம் புத்தியிலும் ஞானசத்தி டிச்சா சக்தியிலும் ஒடுங்கி நிற்கப் புத்தி முதலான (ழன்றுடனும், அவற்றைச் செலுத்தும் மகாரம் முதலான (மன்றுடனும் அவற்றுக்குப் பிராணசக்திகளாக விளங்கும் இச்சாசக்தி முதலான (முன்று சக்திகளுடனும் சுழுத்தித் தானமாகிய தாலு(மலத்தில் பொருந்தி நிற்பது நின்மல சுழுத்தி அவத்தையாகும். இதுபற்றி மேலும் உரைக்க உளது.

192. உன்னரிய சிவனையவ னுருவாகு ஞான வொளியாலே கண்டின்ப முளமுறுதல் சுழுத்தி மன்னியிடுஞ் சுழுத்திக்குக் காரணமா மகார மதியுமுட னீங்கியிட மற்றவைகள் புருவம் தன்னடுவி னின்றந்தக் கரணங்கள் விருத்தி தானுமறச் சிவானுபவந் தான்பெறுத றுரியம் இந்நிலையில் விந்துவுடன் சித்தமுநீங் கிடவே யேகாந்த மாய்பிரம ரந்திரத்தி லிசைந்தே.

பொழிப்புரை: டூவ்வாறு தாலு முலத்தில் லயித்து, நினைப்பதற்கு அரிய சிவனை, அவனது வடிவமாகும் ஞான ஒளியாலே கண்டு சீவானந்தத்தை

அனுபவிக்கு **திருத்தலே** நின்மல சுழுத்தி. சுழுத்தி அவத்தைக்குக் காரணமாகப் பொருந்தும் மகாரம் வீந்துவிலும், புக்கி சீத்தத்திலும், இச்சாசக்தி ஆதிசக்தியீலும் ஒடுங்கி நிற்க, சித்தம் முதலாகிய இரண்டுடனும் குவற்றைச் செலுத்தும் வீந்து நாதம் எனும் கிரண்டுடனும் குவற்றுக்கு உயிராக இயங்கும் அக். பணர எனும் **இரண்டு** சக்திகளுடனும் புருவமத்தியில் நின்று. அந்தக் கரணத்தின் செயற்பாடுகள் ஒன்றேனும் **இல்லாமல் ஆன்மா சீவானுபவத்தைப் பொருந்துதல் நீன்மல துரியம் எனும்** அவத்தையாகும். இந்தத் தூய அவத்தைக்குக் காரணமாகும் விந்துவும் நாகமும் ஆகத குடிலையிலும், சீத்தம் பிரகிருதியிலும் பராசக்தியீலும் ஒடுங்க உபாதி ஒன்றும் இல்லாமல் பிரமரந்திரத் தானத்தில் ஆன்மா மாத்திரமாகப் பொருந்தி நிற்றல் நின்மல துரியாதிதம்.

193. ஞானமுடன் ஞேயஞா துருவென்னு முன்று நாடாமற் றானதுவாய் நண்ணியீட றானே ஊனமிலா வுன்மனைக்கு மேலான முத்தி யுற்றதுநின் மலதுரியா தீதமென வுரைப்பர் ஆனவிதே சுத்தமா முத்தி யாகு மன்றிவே றுரைக்குமுத்தி யவைக ளெல்லாம் ஈனமா முத்தியவை தம்மை யெல்லா மியம்புவா மறிந்தவற்றை யிசையா வாறே.

பொழிப்புரை: மேலும் கூற உள்ள நின்மல துரியாதீத நிலையாவது, அற்பவன், அறிவு, **அறியப்படுவது** எனும் முப்புடிகளுக்கு பொருந்தாமல் ஆன்மா 555 எனும் பதத்துக்கு உரிய பொருளாக வீளங்கும் தானாக நின்று, சீவமே அனந்தம் அனுபவித்தல் துரியாதீதம். இது அகாரம் முதலான சக்திகளுக்கு மேலாக உன்மனா சக்திக்கும் மேம்பட்ட நிலையினதான பரமோட்சம் பொருந்தி நிற்றலாகிய அனுபவநிலையாகும். இவ்வாறு சீவஞானப் பெரியோர் கூறுவர். எனவே தித்தகைய முத்திநிலையே சுத்தமான வைக்க சைவ அத்துவிக முத்தியாகும். **இதுவன்**றி வெவ்வேறாக உரைக்கப்படும் முத்திநிலைகள் எல்லாம் கீழ்ப்பட்ட முத்திநிலைகளாகும். பிறமத வாதிகள் சொல்லும் பந்தநிலை முக்திநிலை ஆகியவற்றின் டூலக்கணங்களை எல்லாம் நன்குணர்ந்தபடி அவற்றைப் பரிபக்குவம் வாய்ந்துள்ள அன்மாக்கள் பீன்பற்றி நிற்காத வகையிலே கூறுவோம்.

அ.கை: மேல் சைவரல்லாத சமயிகள் சொல்லுகின்ற தசவித முத்திகளில் சாருவாகன், திந்திரியான்மவாதி, பஞ்சதன்மாத்திரான்மவாதி, நியாயவாதி, வைசேஷிகன், பௌத்தன், நிகண்டவாதி, ஆசீவகன் கிவர்களுடைய பெத்தாவத்தை கூறுகின்றது.

**இலக்கணங்களையும்** 

முத்தியிலக்கணங்களையுங்

194. கசவரல்லாச் சமயிகடா முத்தி பேதஞ் சாற்றிடுவ ரீரைந்தாச் சாரு வாகன் மெய்வருதல் மண்ணறல்த் வாயு நாலு மேவியிடுங் கூட்டத்தே யுணர்வு மங்ஙன் செய்வனவாந் தவம்வேண்டாம் பொருளைத் தேடிச் சிற்றிடையா ருடன்வாழ்தல் சுவர்க்கந் தேரில் இவ்வகையி லாததுவே நரக முத்தி யென்பதுவா யுப்பிரிய விறத்தலுணர் வென்றே.

பொழிப்புரை: சைவ சமயத்தவர் அல்லாத புறச்சமயிகள் அடையக்கூடிய முத்தி பத்துவீதங்களாகும் எனக் கூறுவர். புறச்சமயத்தவருள் சாருவாகனின் கோட்பாடு கூறப்படுகிறது. நிலம், நீர், தீ, காற்று எனும் நான்கு பூதங்களின் சேர்க்கையால் உடல் உண்டாகும்: அந்த உடல் பேற்றுக்காகச் செய்யக் கடவன எனத் தவங்கள் தேவை கில்லை: பொருள்களைத் தேடித் தொகுத்துப் பெண்களுடன் கூடிப் போகத்தைக் துய்த்து வாழ்தலே துறக்கம்: ஆய்ந்துபார்த்தால், குத்தகைய போகப்பேறு கில்லாததே நரகம். காற்று நீங்கி நிற்க, உணர்வாகிய அறிவு அற்று கிருத்தலே முத்தியாகும்.

195. பொருந்திடுவன் பூதங்க டமிலவன்றான் பொறிகள் புலனறித லாலதுவே யுயிர தாகும் அருந்திடுத லைம்புலனைப் பந்த மாகு மவையடங்கல் முத்தியென வறைவனவன் றானும் தருந்திகழப் பூதங்க டம்மையெது வதுவே சாற்றியிடு மான்மாவா மெனவுணர்ந்தோன் றானும் கிருந்திடுதல் பஞ்சதன் மாத்திரைக்கே யியல்பா வியம்பியிடு மினிஞாய வாதியுரை யிசைப்பாம்.

பொழிப்புரை: இவ்வாறு கூறும் சாருவாகன் நிலம் முதலான நான்கு பூதாங்களில் இருக்கும் புவனங்களில் பொருந்தி இருப்பான். "செவி, தோல், கண், நாக்கு, முக்கு எனும் ஞான இந்திரியம் ஐந்தும் சப்தம், பரீசம், உருவம், சுவை, மணம் எனும் ஐந்து வீடயங்களையும் முறையே அறிவன ஆகையால் அந்த ஐந்து ஞான இந்திரியங்களே ஆன்மாவாகும். அந்த ஐந்து விடயங்களையும் அனுபவித்து நிற்றலே ஆன்மாவுக்கு உள்ள பந்தமாகும், அந்த விடயங்களை நீங்கி நிற்றலே முத்திபேறு" - இவ்வாறு கூறுபவன் இந்திரிய ஆன்மவாதி. நிலம், நீர், தீ, காற்று, ஆகாயம் எனும் ஐந்து பூதங்களையும் விளக்கம்பெறத் தோற்றுவிப்பனவாகிய சப்தம், பரிசம், ரூபம், சுவை, மணம், எனும் தன்மாத்திரையே ஆன்மாவாகும் எனக் கூறுபவன் பஞ்சதன்மாத்திர ஆன்மவாதியாவான். முற்கூறிய இந்திரிய ஆன்ம வாதியும், பஞ்சதன்மாத்திர ஆன்மவாதியும் பஞ்ச தன்மாத்திரையிலே முத்திநிலையில் இருக்கை கொள்வர் என சிவாகமம் எளிதில் உணர்த்தும். இனி நியாயவாதி கூறும் பந்த - மோட்ச இலக்கணங்களை உரைப்போம்.

196. ஆகமுட னைம்பொறியின் தொழில்க ளெல்லா மடங்கியீடுங் கனவதனி லனைத்து முன்னிப் போகமுறு மனமாமா லதுவே யான்மாப் பொருந்தாது பொறிபுலனைப் புனித மாகி ஏகமாய் நின்றிடலே முத்தி யாமென் நியம்பிமனத் தத்துவத்தே யிசைவன் மேலும் ஊகமுடைத் தாகியவை சேடிகன்றா னுரைக்கு முண்டனன்யா னுணர்ந்தனன்யா னெனுமுரையி னாலே.

பொழிப்புரை: தேகத்தின் செயற்பாடுகள், ஐந்து கந்தியங்களின் செயற்பாடுகள் ஆகியவைபெல்லாம் கனவுநிலையில் நீங்கி நின்று, நீங்கி எல்லாக் தொழில்களையும் 'வந்தேன், போனேன், என்றெல்லாம் சீந்தித்து ககருபமான போகங்களைப் பொருந்துவது மனம் ஆகையால் அந்த மனமே ஆன்மா: ஆன்மா ஐந்து இந்திரிய விடயங்களைப் பொருந்தாமல் பரிசுத்தமாகி ஒன்றாக நிற்பதே முத்தியாகும். என்று கூறும் மன - ஆன்மவாதி மனதத்துவத்தில் உள்ள புவனத்தை அடைவான். யூகித்தறியும் புத்தியை உடைய வைசேடிகள் இலக்கணமாவது: "யான் புச**ீத்தே**ன், யான் அறீந்தேன் என்னும் வழக்காறு உள்ளது."

197. ஆங்கார ஞானத்துக் காசிரய மாகி
யனைத்தினையுங் கைக்கொண்டே யபிமானம் பண்ணும்
பாங்காலே யதுதனையே யான்மா வென்று
பகர்ந்திடலாஞ் சுகதுக்க பந்த மெல்லாம்

நீங்காநின் றோருணர்வு மீன்றீப்பா டாண நேராதல் முத்தியென நிகழ்த்திக் காயம் போங்கால மகங்கார புவனந் தன்னீற் பொருந்திடுவன் புத்தனீனிப் புகலு மாறே.

பொழிப்புரை: "அகங்காரமானது அந்த ஞானத்துக்கு டூடமாக நின்று எல்லா விடயங்களையும் ஏற்றுக் கொண்டு தனதாக அப்பானம் செய்யும் முறைமையால் அந்த அகங்காரத்தையே ஆன்மா எனக் கூறலாம். சுக துக்க ரூபமான பந்தங்கள் எல்லாவற்றையும் நீங்கி நின்று ஒருணர்வும் டூல்லாமல் பாடாணம் (கல்) போன்று ஆகி நிற்றலே முத்தியாகும்" என டூவ்வாறு அவன் கூறி நின்று, தேகநீக்கத்தின் போது அகங்கார புவனத்தை அடைவான். இனி, புத்தன் கூறும் நெறியைப்பற்றி அறிவோம்.

உருவம்வே தனைகுறிப்புப் பாவனைவிஞ் ஞான மோரைந்தின் கூட்டத்தே யுளபுத்தி யதுவே மருவியிடுஞ் சந்தான மாய்க்கெடுதல் பந்த மற்றவைகள் சந்தான மறக்கெடுதல் முத்தி தருமெனவே யுரைத்துமேல் முத்தி யென்றே தானடைவன் புத்தியினி லென்று சாற்றும் அருகன்றன் பேதமா நிகண்ட வாதி யறைவனுட னீறைவறிவே யான்மா வாயே.

பொழிப்புரை: உருவக் கூட்டம் (ரூபஸ்கந்தம்), வேதனைக் கூட்டம், குறிப்புக் கூட்டம், பாவனைக் கூட்டம், விஞ்ஞானக் கூட்டம் (ஸ்கந்தம்-கூட்டம் சேர்க்கை) எனப்படும் பஞ்சஸ்கந்தச் சேர்க்கையால் தோன்றிய ஐந்து ஞான கிந்திரியங்கள், ஐந்து கன்ம கிந்திரியங்கள் ஆகியவற்றின் கூட்டத்தே உள்ளதாக கிருப்பது புத்தி: அந்தப் புத்தியே ஆன்மா: பொருந்திவரும் ஞான சந்ததியாக அது அழிந்து நிற்பதே பந்தம்: மற்றும் அந்த ஞானசந்ததியல்லாம் முழுவதும் கெட்டு புத்தியாக நிற்றலே முத்தியை உண்டாக்கும் எனக் கூறி, தேகநிக்கத்தில் புத்தி தத்துவத்தில் உள்ள புவனத்தை, முக்திநிலையாக அடைவான் இவ்வாறு ஆகம நூல் கூறும். அருக மதத்தில் ஒரு பிரீவினன் ஆன நிகண்டவாதியானவன் "தேகம் உள்ள அளவுக்கு அறிவு வியாபித்து நிற்பது; அந்த அறிவே ஆன்மா" எனக் கூறுவான்.

199. அறுதொழிலா லறம்பாவ மியற்றியதன் பயனை
யருந்குதற்குப் பிறந்திறக்கு மறுதொழிலும் விட்டே
உறுவினைக ளனைத்தினையு மொழிந்திடத்தான் புசித்தே
யுற்றிடுதல் பொன்னெயிலின் முத்தியென வுரைப்பான்
மறுவிலதோர் குணவுருவா முயிர்தான் மிக்க
மண்ணாதி நாற்பூத வணுக்களைத்தா வீங்கிப்
பெறுகுணமெட் டுடைத்தாகை முத்தி யென்று
பேசிடுமா சிவகனுங் குணத்துறுவான் பேறே.

பொழிப்புரை: "ஆன்மாவானது உழவு, தொழில், வரைவ. வாணிபம். வித்தை, சிற்பம் எனும் ஆறு தொழில்களாலே நல்வினை தீவினைகளைச் செய்து அவற்றின் பயன்களைத் துய்ப்பதற்காகப் பிறப்பையும் இறப்பையும் பொருந்தும். அந்த **GLM** தொழில்களையும் செய்யாமல். பந்தமாக அமைந்துள்ள வினைப்பயன்கள் அனைத்தையும் அனுபவித்து நீங்கிநிற்க, பொன்னெயில் வட்டத்தில் பொருந்தி நிற்றல் மோட்சமாகும் நிகண்டவாதி கூறுவான். ஒரு குற்றமும் இல்லாமல் குண சொருபமாக நின்ற ஆன்மா நிலம், நீர், தீ, வாயு எனும் நான்கு புதங்களின் பரமாணுக்களை நீங்கி உண்டாகும் அனந்த ஞானம், அனந்த தரிசனம், அனந்த வீரியம், அனந்த சுகம், நிர்நாமம், நிர்கோத்திரம், நிராயுஷ்யம், சம்யதா பாவம் எனும் எண்குணங்களையும் உடையதாக கிருத்தல் முத்தியாகும் ஆசீவகன் கூறுவான். நிகண்டவாதி, அசீவகன் எனும் கருவரும் தேகநீக்கத்தில் குணதத்துவ புவனங்களை அடைந்து இருப்பர்.

**ி.கை:** மேல் முன்று திருவிருத்தங்களால் பாஞ்சராத்திர மதத்தினுடைய பந்த முத்தி இலக்கணங்களைக் கூறுகின்றது.

200. சீத்தசீத்தீச் சுரமென்று முன்றாகும் பொருள்கள் சீத்துயிர்தா னெல்வால் னூற்றோர் பங்கை ஒத்தணுவா யறிவாகி யுடலந் தன்னு ளோரிடத்தே யுறைந்துவிளக் கொளியே போலச் சக்தமுத வருந்தியிட நாலா றாகுந் தத்துவங்க ளுடன்கூடித் தான்வினைகள் புரிந்தே சுத்தமலாப் பிராகிருத தேகத் தாலே தொடக்குண்டு பிறந்திறந்து துயர்தா னெய்தும்.

பொழிப்புடை: சித்து, அசித்து, ஈசுவரம் எனப் பொருள்கள் முன்றுவகை. சித்து எனப்படும் ஆன்மா நெல்லினது வாலின் நூற்றில் ஒரு பங்குக்குச் சமமாக நுண்ணியதாகி ஞான ரூபமாகி தேகத்துள் ஓர் டூடத்தில் டூடம் கொண்டு, வீட்டுக்குள் திருக்கும் வீளக்கின் ஒளி வீடு முழுவதும் பிரகாசித்து நிற்பது போன்று சப்தம் முதலான வீடயங்களை அனுபவீக்கும் படியாக நிலம் முதலான திருபத்து நான்கு தத்துவங்களுடன் கூடி, நல்வீனை தீவீனை ஆகிய செயல்களைச் செய்து, அந்த நல்வீனை தீவீனைப் பயன்களுக்கு ஏற்ப அசுத்தமாகிய பிரகிருதி தொடர்பான உடலாலே பந்திக்கப்பட்டுப் பிறத்தலும் திறத்தலும் ஆகிய துன்பத்தைப் பொருந்தும்.

201. அசித்தாதல் பிரகிருதி யதுதிருமாற் காதி
யானதோர் சத்தியதி லான்மாக்க ளெல்லாம்
வசித்தாகும் பிறப்பிறப்பை மாயோன்ற னருளால்
மற்றந்தத் திருமாலம் மாயைக்கு மேலாய்
நசித்திடா வைகுண்டந் தனிலென்று மிருந்தே
நாடரிய வனந்தகலி யாணகுண நண்ணிப்
புசித்தொழியாப் பரபோகந் தனக்கொக்க வங்ஙன்
பொருந்தினர்கட் களித்துநிற்பன் புனிதநித்த
வுருவோன்.

பொழிப்புரை: அசித்து என்பது பிரகிருதி. அது திருமாலுக்கு உள்ள பிரதானமான சடசக்தி. அந்தப் பிரகிருதியில் ஆன்மாக்கள் எல்லாம் இருந்து கன்மத்துக்கு ஈடாகப் பிறப்பையும் இறப்பையும் திருமாலின் ஆணையால் அடையும். அவ்வாறு ஆன்மாவுக்காகச் செயற்படும் திருமால் பிரகிருதிக்கு மேலாக உள்ளதாய், அழியாததாய், வீளங்கும் வைகுண்டத்தில் எப்பொழுதும் இருந்துகொண்டு நினைப்பதற்கு அரிய எண்ணற்ற மங்கள குணங்களைப் பொருந்தி வீளங்குவான்: அனுபவீத்துத் தீர்க்க இயலாத மேலான போகத்தைத் (இலக்குமியை முன்னீட்டு) தமக்கு நிகராக அந்த வைகுண்டத்தை அடைந்துள்ள ஆன்மாக்களுக்குத் தூய்மைமிக்க, நித்திய வடிவத்தை உடைய திருமால் வழங்கிறீற்பார்.

202. அந்தமா யோன்றனக்கே யடிமை யாகி யைந்துசா தனங்களணிந் தன்பீ னோடே இந்தமா நிலந்தன்னி லியற்றுமன வாக்கா லிருவினையு மீசருடைப் பணியென்றே யிசையச் சிந்தமா வினையனைத்தும் பிரகிருதி நிங்கத் தேசுருவாம் வைகுண்டஞ் செறிந்துதிரு மால்போல் அந்தமிலா நித்தவுருப் பெற்றிருக்கை முத்தி யாகுமென வேபாஞ்ச ராத்திரதா னறைவான்.

அத்தகைய திருமாலுக்கே அடியவன் ஆகி, எட்டெழுத்து பொழிப்புரை: முக்கும ையம் முதலான ஐந்து சாதனங்களையும் பக்கியடன் தரீத்துக்கொண்டு இந்நிலவுலகில் உள்ளத்தாலும் வாக்காலும் உடலாலம் நல்வினை தீவினைகளுக்கு FFL IT 55 இன்பமும் துன்பமும் அனுபவிக்கு வரும் காலத்தில் නීමාඛා முதல்வனாகிய திருமாலின் அணையால் வருபவை எனும் பாவனை திடப்பட்டு நிற்க, **இவ்வாறு இருப்பதால்** பெரதுபட்டு விந்துள்ள கன்மங்களெல்லாம் அற்ற. பந்தித்துள்ள பிரகிருதியும் நீங்க. வெரிமயமாக விளங்கும் வைகண்ட உலகத்தை அடைந்து அந்தத் திருமாலைப் போன்றே முடிவற்ற நித்தியமான உருவத்தை அடைந்திருப்பதே முத்தியாகும். கிவ்வாறு பாஞ்சராத்திர சமயத்தவன் கூறுவான்.

அ. கை: மேல் சாங்கியனுடைய பெத்த முத்தி இலக்கணங்களைக் கூறுகின்றது.

203. சாங்கியன்றான் கூறியீடும் புருட னான்மாத் தான்கத்தா வலன்புசீப்போன் றானு மல்லன் ஓங்கியீடும் பிரகிருதி புருடன்சன் னிதியி லுறுவதுவாம் விகாரங்க ளோர்பதினா றாகத் தேங்கியீடுஞ் சுகதுக்க போகங்க ளவையே சேர்வதுவாம் விவேகித்துத் தௌிந்துபிர கிருதி நீங்கியீடல் முத்திநிலை யெனநிகழ்த்தி மேலே நின்றிடுவன் புருடதத் துவந்தன்னி னேரே.

பொ**ழிப்புரை:** சாங்கிய நெறியைப் பற்றி இருப்பவன் கூறுவான்: புருடன் எனும் ஆன்மா, கன்மங்களைச் செய்யக் கர்த்தா அல்லன்: கன்ம பலத்தைப் புசிப்பவனம் அல்லன்: பரீணாமப்பொருட்டு இங்கும் பிரகிருதியானது, பருடனின் சன்னிதியில் வீகிருதிப்பட்டு நின்று பதினாறு வகைப்பட்ட வீகாரங்களை (வேறுபாடுகளை) **ூடைந்துநீற்கும்:** க்கமயமான, துக்கமயமான போகங்கள் ஆன்ம சன்னிதானத்தில் பிரகிருதியில் திரண்டு நிற்கும். என விவேக ஞானத்தால் தெளிவாக உணர்ந்து, பிரகிருதியின் தொடர்பிலிருந்து வீடப்பட்டு நிற்றலே முக்தியாகும். இவ்வாறு கூறும் அவன் தேக நீக்கத்தில் 4ருடதத்துவ புவனத்தில் சேர்ந்து செவ்வையாகக் திகழ்ந்திடுவான்.

ூ. கை: மேல் மாயாவாத சொல்லும் பெத்த முத்தி கிலக்கணங்களை தேரண்டு வீருத்தங்களாற் கூறுகின்றது. 204. வாக்குமன மிறந்தபரப் பிரமந் தானே
மன்னியிடு மாயையின்ற னுபாதி யாலே
ஆக்கியிடும் விசுவன்றே சுருவன் ஞானி
யாகுமொரு முன்றவத்தை யவைமுன்றில் விசுவன்
ஊக்கமுறா மாயாகா ரியத்தி னாலே
யுலகுடல்கள் கரணங்க ளுயிர்க ளாவான்
நீக்கமிலாத் தைசசனு மீச னாகி
நீடுலகை யாக்கியளித் தழிப்ப னின்றே.

பொழிப்புரை: வாக்கையும் மனத்தையும் கடந்ததாய், உயாகி 91mmi மேம்பட்டுள்ள பிரமம், தானாகவே ஏற்றுக்கொண்ட மாயை அகிய உபாதியினால் விசுவன், தைஜசன். பிராக்ஞன் (ஞானி) எனும் (Iperim) நிலைகளுக்குரியதாக ஆக்கிக்கொள்ளும் **இ**ம்மேன்றனள் விசுவன் **தானாகவே** செயற்படாக மாயையின் காரியத்தால் உலகங்களாகவும், உடல்களாகவும், கருவீகளாகவும் உயிர்களாகவும் வெளிப்பட்டு நிற்பான்: எங்கும் நீக்கமற வியாபித்துள்ள தைசசனும் உலகைச்செய்யும் கர்த்தா ஆக நின்று, விரிந்து பரந்துள்ள பிரபஞ்சத்தை உண்டாக்கிக் காத்து அழித்து நீற்பான்.

205. கண்டிடுமிவ் வலகாதி யனைத்தும் பொய்யே காண்பவனா னென்றிடுத றானும் பொய்யே உண்டுயிர்தான் பிரமமன்றி வேறே யென்றே யுரைப்பதுவும் பொய்யெனவே யுணர்ந்து மாயை வீண்டுவிடக் கருத்துளனாய் விவேகஞ் செய்ய விமலமாம் பரப்பிரம மாமிதுவே மிகுத்த திண்டிறல்சேர் முத்தியன மாயா வாதி செப்பிமேற் புருடனிலே சேர்வ னின்றே.

பொழிப்புரை: காணப்படும் கிவ்வுலகம் முதலான அனைத்தும் பொய்யே (அசத்தியமே): 'நான் காண்பவன், நான் செய்பவன்' என வழங்கும் வழக்காறுகளும் பொய்யே. பிரம்மம் எனும் ஒன்றைத் தவிர்த்து வேறாக ஆன்மா உண்டு எனக் கூறுவதும் பொய்யே. கிவ்வாறு அசத்தியமே அனைத்தும் என உணர்ந்து, மாயை ஆகிய உபாதியை விட்டு நீங்க வேண்டும் என்னும் கருத்து உடையவனாய், நித்தியம் கிது, நித்தியமற்றது

இது, என விவேக அறிவால் ஆலோசித்துப்பின் வாக்கு மனம் கடந்து நின்மலமாக உள்ள பரப்பிரம்மமாக ஆன்மா ஆவன். இப்படி பரப்பிரம்மமாக நிற்பதே உறுதிவாய்ந்த, ஆற்றல்மிக்க முத்திநிலை என இவ்வாறு மாயா வாதி கூறி தேகநீக்கத்தில் புருடதத்துவ புவனத்தையே அடைந்து நிற்பான்.

ூ.கை: மேல் வாம, தக்ஷ்ண மார்க்கத்தரானவர்கள் வேதவழிப்பட்ட ஆசாரத்தை கடைபிடிக்காததால் பீசாசபதத்தை அடைவர்கள் என்பது கூறுகின்றது.

206. ஓதல்செயுஞ் சீவனுக்கே யடிமை யென்றே
யுருத்திரசா தனந்தரித்து முண்மை யான
வேதநெறி வழுவுதலா லுமியீனுளே யரிசீ
மேவுதல்போல் வாமதெக் கணமார்க்க மேவி
ஏதமிலாத் தவம்புரியா தேயியன்றா ரெல்லா
மீறில்பர மானந்த சீவத்துடனே யென்றும்
பேதமிலா முத்திபறா ருருத்திரர்தங் கணமாம்
பிசாசபதத் தடைவரெனப் பேசு நூலே.

பொழிப்புரை: ஆகமங்களைப் பயின்றும் சிவனுக்கே அடிமை என்று கூறியும், fa! சாதனங்களான **திருநீற்றையும்** ருத்திராக்கத்தையம் அணிந்துகொண்டும், செயல்பட்டிருந்தாலும், என்றைக்கும் பொருந்துவதான வேதநெறியிலிருந்து வழுவிய காரணத்தால் பேரளவு உமியின் திரட்சியில் ஓர் அரிசி காணும் நியாயம் போன்று யாதோ ஒரு புண்ணிய வீசேடத்தால் வாம நெறியையும் , தக்ஷீண நெறியையும் பொருந்தி, குற்றமற்ற வேதநெறிப்பட்ட செயல் செய்யாமல் அந்த நெறிகளுக்குரிய நடைமுறைகளைக் கடைப்பிடித்தவர்கள் எல்லாம், **ி**ழிவற்றதான TILID ஆனந்தமயமாக வீளங்கும், சீவனுடன் எப்பொழுதும் நீங்காமல் இருப்பதான அத்துவீத மோட்சத்தை அடையமாட்டார்கள். அவர்கள் உருத்திர கணங்கள் வாழும் பைசாச உலகையே அடைவார்கள் என மெய்ந்நூல்கள் கூறும்.

அ. கை: மேல் சமாவேசவாதி, சமுற்பத்திவாதி, சங்கிராந்தவாதி, அபிவியத்திவாதி, சிவாத்வைதி இவ்வைந்து மதவாதிகள் சொல்லும் முத்திகளும் பரமுத்தி அல்லவென்பது கூறுகின்றது.

207. சைவநெறி தனையடைந்து சீவாகமங்க ளோதித் தானுணர்ந்து முத்தியினைச் சாற்றும் பேதம் ஐவகையாஞ் சிவகுணங்க ளான்மாவி னிடத்தே யாவேசித் திடலுதித்தல் புருவந்தா னாக மெய்வகையே சங்கிரமித் திடுதலப் வியத்தி விமலசிவ முயிராகி மேவி நின்றே உய்வகையா ஞானத்தால் மீளவுமச் சிவமா யுறுமென்ற லிவைபரம முத்தியல் வுணரே.

பொழிப்புரை: சைவநெறியைச் சார்ந்து சீவாகமங்களைப் பயின்று அவற்றின் பொருள் உணர்ந்து தமது சீந்தனைக்கேற்பப் பல்லோராலும் கூறப்படும் முத்தி வகைகள் ஐந்து. சிவனடைய முற்றறிவு முதலான குணங்கள் பேரொளிகாட்ட அன்மாவில் பெரீதும் நுறைமுக்கு! ஆன்மாவின்குணம் என்பது காபாலிகர் கூறும் ஆவேச காணப்படாமல் நிற்கும் ஆன்மாவுக்கு சிவசாமியம் உண்டு: அது முற்றறிவு முதலான குணங்களின் சொருபுமாக இருப்பது. இத்தகைய சீவசாமிய நிலை முக்திக் காலத்தே ஆன்மாவில் உதிக்கும் என்பது மகாவிரதியர் சமுற்பத்திமுக்கி. கூறும் மணப்பொருள்களில் உள்ள நறுமணம் அவை வைக்கப்பட்டிருக்கும் ஆடை முதலியவற்றில் ஏறுவது போன்று சிவனின் முற்றறிவு முதலான குணங்கள் சத்தியஞான வடிவான ஆன்மாவில் ஏறி நிற்கும் என்பது பாசுபாதர் கூறும் சங்கிராந்த முத்தி: சிவனிடம் இருப்பது போன்றே ஆன்மாவீலும் முற்றறிவு முதலான குணங்கள் உண்டு: அவை பந்த நிலையீல் உபாதிகளால் மறைக்கப்பட்டுள்ளன: முக்தி காலத்தில் மறைப்பு நீங்கப்பெற்று அவை பிரகாசித்து வெளிப்படும் என்பது சைவ-ஏகதேசிகள் கூறும் அபிவியக்தி முக்தி: நின்மல சிவம் பல்வேறு உயிர்களாக நின்று, விவேகஞானத்தால் திரும்பவும் நின்மல சிவமாகவே விளங்கும் என்பது சிவாத்துவைதி கூறும் முத்தி. இவை அனைத்துமே மேலான முக்தி நிலைகள் அல்ல.

அ. கை: உபசங்காரமாக (நிறைவாக) வைதிக சைவசீத்தாந்தாத்துவைத முத்தி இலக்கணம் கூறுகின்றது.

208. அறைந்தனமுன் னேசைவ சீத்தாந்த முத்தி யான்மாவின் சீற்சத்தி யனாதியா ணவத்தால் மறைந்ததுதான் பருவத்தே சீவனருளி னாலே மாசற்று நின்றநிலை யேசிவத்தை மன்னி உறைந்துவே றறவுப்பு நீருடனே நன்னி ருற்றதுபோ லோருணர்வா யுவமை யின்றி நிறைந்துபர மானந்த மெய்தியது தானு நிகழாம லதுதானாய் நிற்றலென நேரே.

பொழிப்பணர்: கேற்கு முன்னும் சைவசீத்தாந்த முத்திநிலை கூறினோம். ஆன்ம சீற்சக்கி **அவாகியாகவே** ஆணவமலத்தால் மறைக்கப்பட்டு நிற்க, இருவீனையொப்பும் மலபரிபாகமும் வந்த காலத்தில் சிவஞானத்தால் அந்த மறைப்பு நீங்கி நின்ற நிலையிலே சிவத்தைப் பொருந்தி அழுந்திநின்று, உப்புநிருடன் நன்னீர் கலந்து இரண்டறக் கலந்து நீன்றது போல் எங்கும் என்றும் ஒரே சீவமய உணர்வாக ஒப்பற்றதாகவும் பரிபு ரணமாகவும் விளங்கும் பரமானந்த நுகர்ச்சியைப்பெற்றுப் பின் அந்த ஆனந்த அனுபவமும் காணாமல் அந்தச் சீவமாகவே நிற்பதுதான் வைதிக சைவ சீத்தாந்த அத்துவீத முக்கியாகம்.

209. செறிவரிய ஞானநிட்டை பெய்தி னோர்கள் சீவன்முத்த ராய்ச்சரிக்குஞ் சிவமே யாவர் அறிவரிதா மவர்செயலைப் பிராரத்த பேத மனேகமுள வாதலினா லவ்வுடல்வா தனையால் பிறிவரிதாய்ச் சிற்றின்ப மனைத்தினையும் பெற்றும் பெரிதாய வீச்சைவேறுப் பினராயும் பின்னும் நெறியான வறமறந்து மறமே செய்தும் நீங்கியிடார் சிவன்றனையெந் நேரமுமந் நிலையே.

பொழிப்புரை: நூலறிவால் மட்டும் பொருந்துதற்கு அரிய ஞான ஆனந்த ரிட்டை கைவாப் பெற்றிருப்பவர்கள், சீவன் முத்தர் விளங்குவர்: அவர்கள் நடமாடும் சீவமே எனப் பொலிபவர்கள். அவர்கள் நிகழ்த்தும் செயல்களின் தன்மையை அறிவது அரியதாகும். பிராரப்த கன்ம பேதங்கள் தீவிரம், வேகம் எனப் பலவாக உள்ளன. ஆகையால் சீவன் முத்தருடைய சரீரத்தில் வாதனையாக நிற்கும் தீவிரம் வேகம் எனும் வலிமையால் அவர்கள் கன்ம மூரண்பட்ட செயல்களைச் செய்தாலும் அவர்களின் சீவத்துவநிலை பாதிக்கப் படாது. அவர்கள் வீட்டொழிப்பதற்கு ी पिप விடயசுகங்கள் **அனைத்தையும்** நீன்றாலும், பெரிதுபட்டுள்ள வீடய நுகர்ச்சியில் விரக்கி ஏற்பட்டு நின்றாலும், மேலும் பொருத்தமான நெறியான அறநெறியை வீலக்கி மறநெறப்பட்ட செயல்களைச் செய்தாலும். அவர்கள் எப்பொழுதும் சீவமாகும் நிலையிலிருந்து நிங்காமல் தன்னின் வேறற்ற சிவமயமாகவே இருப்பார்கள்.

210. ஆதலினா லவர்செயல்கள் சிவன்செயலே யாகு மவர்க்ககித மிதம்புரிந்தோர்க் காகுமவர் வினைகள் வேதமுத லாகமங்கள் சீவன்மொழியா லந்த வீதிப்படியே செய்வமென விருப்புவெறுப் பீன்றி இதலுறும் வன்னத்தோ டாச்சிரமச் செயல்க ளொழியாம லியற்றியே யுயர்தவஞ்செய் தோர்க்கும் தீதெனவே முன்மொழிந்த சிற்றின்ப மாதி செறிந்தோர்க்கும் பரமுத்தி தேகம்விடும் போதே.

பொழிப்புரை: ஆகையால் அந்தச் சீவன் முத்தர் செய்யும் செயல்கள் யாவும் சிவனுடைய செயல்களே: அந்தச் சீவன் முக்கர்க்கு தகமாகிய நன்மை புரிந்தவர்களிடத்தில் சீவன் முத்தரின் நல்வீனைப்பயனும் அவர்களுக்கு அகிதமாகிய தீமை புரிந்தவர்களிடத்தில் சீவன்முத்தரின் தீவீனைப் பயனும் பொருந்திவிடும்: வேதங்கள், அகமங்கள் முதலானவை வாக்குகள் ஆகலின் அவற்றில் கூறப்பட்டுள்ள விதிப்படியே செய்வோம் என அவர்கள் விரும்புவதுமில்லை: செய்யல் ஆகாது என அவர்கள் வெறுப்பதும் தில்லை. மேலும் வருண ஆசிரம நிலைகளுக்கு ஏற்ப மெய்ந்நூல்களில<u>்</u> விடாமல் கூறப்பட்டுள்ள செயல்களை செய்து உயர்ந்த தவத்தைச் செய்தவர்களுக்கும், முன் பிறப்பு இறப்புகளுக்குக் காரணமாகக் கூறப்பட்ட சிற்றின்பம் முதலான விடய சுகங்களை நுகர்வோர்க்*க*ம் நீக்கத்தின்போது மேலான முக்தி வாய்க்கும்.

அ.கை: மேல் மோக்ஷோபாய (ழன்றுக்குள் ஞானநெறி கூறுகின்றது.

211. முத்திதனக் குபாயங்க ளநேகமுள வவற்றின் முதலாகு முன்றவைகள் மொழியுங் காலை பத்தியுடன் பிரபத்தி ஞான மென்று பகருமிவற் றுள்ஞானப் பான்மை சொல்லில் தத்துவரு பங்கள்தன் தரிசனங்கள் சுத்தி சாரும்வினை மாயைமல தத்துவங்க ளுடனே இத்தகைய பாசத்தை யுடைய வான்மா விலக்கணங்கள் தரிசனங்கள் சுத்தி யென்றும் நித்தனுருத் தரிசனம்பின் யோக போக நிலையென்றுந் தசவிதமா நிகழ்த்து நூலே.

பொழிப்புரை: முக்குப் பேற்றுக்குரிய உபாயங்கள் பல உள: அவற்றுள் முக்கியமானவை (ழன்று: அவை பக்தி, பிரபக்கி, நானம் என்பன. இவைகளுள் **தானநெறி** என்பது \* முப்பத்தாறு தத்துவங்களுடைய சொருபம், அவற்றின் தரிசனம். அவற்றின் தூய்மை. கன்மம். மானய மலப்பிணிப்புக்கு உட்பட்டிருத்தல் ஆகிய பந்தங்களை உடைய ஆன்மாவின் சொருபம், ஆன்ம தரீசனம், ஆன்ம சுத்தி, நித்தியனாகிய சிவனின் சொருபம், சிவதரிசனம், பின்னர் சிவ யோகம், சிவபோகம் - எனப் பத்து விதங்களாகப் பரிணமித்து விளங்கும் என மெய்ந்நூலாகிய சிவாகமம் கூறும்.

அ.கை: மேல் பிரபத்திநெறி கிரண்டு விருத்தங்களால் கூறுகின்றது.

212. இந்தவகை குருவருளா லுணர்ந்துசிவ போக மெய்தியிட லரீதாமே லெவ்விடத்துஞ் சிவன்றான் அந்தமற நின்றமையு மவனிடத்தே யனைத்து மமைந்தமையு மவனருளை யன்றி யொன்றைச் சீந்தைசெயா வென்பதையு முணர்ந்துசெயுஞ் செயறான் சிவனேவ லெனச்செய்துஞ் சேர்பொறிக ளாலே வந்தவிட யங்களெலாஞ் சிவனுக் காக்கி மருவுமிரு வீனையெமக்கென் னெனச்சிவன்பால் மறைந்தே.

பொழிப்புகர: பத்துவகைப்பட்டு கிவ்வாறு நிகழும் ஞானநெறியைக் குருவீன் திருவருளால் உணர்ந்து சிவபோகத்தை அடைந்து நிற்றல் என்பது அரியதாகில், சொல், பொருள், பிரபஞ்சம் முதலாக உள்ள அனைத்து டுடங்களிலும் சிவனே முடிவு என்பது இல்லாமல் பரிபூரணமாக நிறைந்து பொலிவதையும் சீவனீடத்தில் இவையனைத்தும் அடங்கி இருப்பதையும் சீவனுடைய செலுத்துதலாகிய (பிரேரகமாகிய) திருவருள் இன்றி ஒன்றும் அறியப்படாது சிவனுடைய ஆணையால் எனும் உணர்வுடன் செய்தும், பொருத்தமுறச் சேர்ந்துள்ள **இந்தியங்களால்** வரும் அனைத்தையும் சீவனுக்கு அர்ப்பணித்து இந்த விடயங்களால் பொருந்தும் புண்ணியப் பயனோ பாவப்பயனோ நமக்கு ஒட்டுவதில்லை பாவனையில் சிவனிடத்தில் தன்செயலற்று நிற்றல் - பிரபத்திநெறிக்குரிய ஒழுக்கமாகும்.

213. அஞ்செழுத்திற் பதிபகபா சங்க ளுண்மை யறிந்தவற்றுட் பாசத்தைக் கீழ தாக வீஞ்சுசிவ முன்னாகத் தந்நதமாச் சிரம வீதிப்படியே யங்ககர நியாசஞ் செய்தே குஞ்சிடுதல் கரணங்க ளுடனே சற்றுந் தோய்ந்திடுத லறவருளே துணையாக் கொண்டே எஞ்சலிலா வஞ்செழுத்தை மனத்தி னாலே யெண்ணியிடல் பிரபத்தி யீனிப்பத்தி யிசைப்பாம்.

பொழிப்புரை: மேலும், திருவைந்தெழுத்தில் பதியும் பசுவும் பாசமும் நிற்கும் முறைமையை நன்க அறந்து, பாசத்தைப் புலப்படுக்கும் மகாரங்களைப் பின்னே பொருந்த வைத்து, சிவத்தைக் காட்டும் சிகாரம், சிவசக்தியைக் காட்டும் வகாரம், ஆன்மாவைக் காட்டும் யகாரம் என உள்ள **கிவற்றை** முன்னே வைத்து, **இப்படி** அமைந்த திருவைந்தெமுக்கைக் தத்தம் ஆசிரம நிலைக்கு ஏற்ப நூல்கள் விதித்துள்ளவாறு, கரநியாசம், அங்கநியாசம் ஆகியவைகளைச் செய்து, விடயங்களில் சென்று படியும் <u>இந்திரியங்களுடனும் அந்தக் கரணங்களுடனும் சற்றேனும் ஒன்றி நிற்காமல்</u> அடங்கி நிற்பதாக இருந்து மனத்தளவில் நுண்பொருள் உணர்வுடன் கூடிய தியானத்துடன் ஜபம் செய்வது பிரபத்தி நெறியாகும்.

அ.கை: மேல் பக்தி அந்தரங்கபக்தி, பாஹ்யபக்தி என இரண்டு விதமாம். இவற்றுள் அந்தரங்க பக்தி வரும் முறைமை கூறுகின்றது.

214. இருவகைத்தாம் பத்தியாந் தரங்க மென்று மியற்றியிடும் புறம்பென்று மிவற்றிலந்த ரங்கம் வருமுறைதா னீதயகம லத்துறையுஞ் சிவத்தை மாசில்பளிங் கொளியுருவா மிலிங்கமாய் மதித்தே குருபதமா மலர்மதிமண் டலத்தமுதி னாலே குறைவிலபி டேகஞ்செய் துபசார மனைத்தும் ஒருமைதிகழ் மனத்துடனே புரிந்துசதி பதிபோ லுடன்பிரியா திருக்கையென்றே யுரைத்திடுமா கமமே.

பொழிப்புரை: பக்தி என்பது அகமுகமான பக்தி எனவும் வெளிமுகமான பக்தி எனவும் இருவகைப்படும் என மெய்ந்நூல் கூறும். இவற்றுள் அந்தரங்க பக்தி எனும் அகமுக அன்பு நிகழும் முறையாவது: முலாதாரம் முதல் இதயம் அளவாக ஆதார சக்தி முதல் சிவசக்தி வரை பாவிக்கப்படும் சிவாசனமாகிய இதய தாமரையில் மாசற்ற பளிங்கின் ஒளிமயமான லிங்கவடிவத்தைப் பாவித்து அதில் நிர்விகல்ப ஞானானந்த மயமான சீவத்தை எழுந்தருளச் செய்து. குருத்தானமாகிய பிரம்மரந்திரக்கில் அயிரம் **தெ**ம்களுடன் விளங்கும் <u>தா</u>மரையில் உள்ள சந்திரமண்டலத்தினின்று அமுதத்தால் ஒருமுகப்பட்ட உள்ளத்துடன், ஆகமவீதிப்படிக் குறைவின்றி அபிடேகம் செய்து, நைவேத்தியம் முதலான உபசாரங்களைக் குறைவறச் செய்து உத்தம குலப்பெண்ணின் மனம் கணவனைவிட்டுப் பிரியாமல் நிற்பது போன்று அந்தச் சிவத்துடன் பிரியாமல் இருத்தலாகிய தியானப் பயிற்சியை இடைவீடாது செய்தல் ஆகும்.

**ூ. கை:** மேல் பாஹ்ய பக்தி கூறுகின்றது.

215. ஈதுமரி தேற்சிவனை யிலிங்கத்தி னிடத்து மெழிற்குரவர் தமதிடத்துஞ் சிவபத்த ரிடத்தும் கோதறவே கண்டுபணிந் தேத்திப் பூசை குறைவறவே செய்சுதந்த நாளும்வழி படவே தீதறவே சிவஞானம் விளங்கியிடு நன்றாய்ச் சிற்றறிவ லாநிங்கிச் சிவானுபவ முளதென் றோதியிடுஞ் சிவாகமங்க ளாதலினா லுயிர்கட் குறுதிசிவ பத்தியன்னே யுணர்ந்து கொள்ளே.

பொழிப்புரை: இவ்வாறு நிகழும் அகமுகப்பட்ட பக்திநெறியில் ஒழுகுவது **ிரிதாகில்** திலிங்கத்தின<u>ிடத்து</u>ம், **क्षेत्राक्ष** பெருமைக்குரிய குருவின் டைத்தும் சீவபக்தர்களிடமும் குற்றமறப் பாவித்துக்கண்டு, முறைப்படி வணங்கியும் போற்றியும், குறைவற வழிபாடு செய்தும் இவ்வாறு எப்பொழுதும் இச்செயல்களின் பயனாகத் தீமையவான ஆணவம் முதலான தனைகள் நீங்கப் பரிபூரணமான சிவஞானம் தோன்றப் பிரகாசீக்கும். में व्यक्तारका ஒளியால், சுற்றறிவு நிலை நிங்கி முற்றறிவு முதலான சீவகுணங்களெல்லாம் ஆன்மாவில் தோன்றிவிளங்க, எங்கும் சிவத்தையே கண்டிருக்கும் சீவானுபவம் முழுமையாக வாய்க்கும் என ஆகம நூல்கள் உறுதிப்பட உரைக்கும். ஆகையால் ஆன்மாக்களுக்கு உறுதி பயப்பது சீவபக்தியே என அன்னையே! நீ நன்குணர்ந்து கொள்க.

> தந்தை சீவக்கொழுந்தைத் தாள்பணிந்தே தான்றனுசை எந்தை சீவநெறியிங் கேதென்னச் - சீந்தையால் தேர்ந்து சீவாகமத்தைச் சேர்த்தா யிரமதனை ஓர்ந்திடச்சொன் னான்றமிழா லும்.

பொழிப்புரை: ஞானத் தந்தையாகிய சிவக்கொழுந்து சிவாசாரியாரின் திருவடிகளை ஞானமகளான சுவானந்த நாச்சியார் பணிந்து "எந்தையே! சிவநெறி என இங்கே சிறப்பீத்துக் கூறப்படுவது எது?" என்று கேட்க, ஞானாசாரியார் தமது சிந்தனைத்திறத்தால் சிவநெறியின் கோட்பாடுகளை ஒருங்கிணைத்துச் சிவாகம நுட்பங்களையும் சேர்த்து உபதேசித்து, ஆயிரக் கணக்கான உள்ளர்த்தங்களைத் தானே ஆய்ந்துணரும் வகையீல் தமிழால் வெளிப்படுத்தி அருளினார்.

> ஸ்ரீ சீவாக்கிர யோகிகள் அருளிய சீவநெறிப் பிரகாசம் நிறைவுற்றது.

## சீவநெறிப்பிரகாசம்

|                        | பாட்டு மு | தற்குறிப்பு அகராதி   |     |
|------------------------|-----------|----------------------|-----|
|                        |           | ள் செய்யுள் எண்)     |     |
| அகரமுத                 | 79        | <b>கிந்தவகை</b>      | 83  |
| அகரவுக                 | 190       | <b>இந்தவகை</b>       | 212 |
| <b>ிசீத்தாதல்</b>      | 201       | <b>இந்தவருட்</b>     | 97  |
| <b>ிஞ்சு</b> முகத்     | 91        | <b>இந்திரியம்</b>    | 129 |
| <b>ிஞ்செழுத்த</b> ற்   | 213       | <u>க</u> ப்படி       | 150 |
| அஞ்ஞான                 | 52        | <b>இப்படியே</b>      | 155 |
| <b>ிந்தணரே</b>         | 167       | <b>இம்மையிலே</b>     | 60  |
| அந்தமா                 | 202       | டிரதமுரு             | 118 |
| <b>ிருந்தியிடப்</b>    | 51        | <b>இருண்</b> மலமு    | 186 |
| அருளதனா                | 6         | <b>இருபொருட்குச்</b> | 25  |
| <b>ினைக</b> டனி        | 64        | <b>இருவகைத்</b> தாம் | 214 |
| <b>அவத்தைகே</b>        | 39        | <b>இருவினைகட்</b>    | 36  |
| அறியாமை                | 50        | <b>இருவினைசேர்</b>   | 57  |
| <b>அறிவரிதாய்ச்</b>    | 29        | <b>இருள்வடிவாய்</b>  | 51  |
| <b>ிநிவிக்குந்</b>     | 147       | <u>இருளொழித்திட்</u> | 89  |
| அற்வீச்சை              | 148       | <b>இவ்வாறிங்</b>     | 135 |
| அறிவில்தாய்ச்          | 55        | <b>இறந்துபிறந்</b>   | 71  |
| <b>அறிவுதொழி</b>       | 62        | <b>இன்னமுங்கே</b>    | 66  |
| அமிலாழிலா              | 199       | <b>இனிச்சகல</b>      | 40  |
| <b>ிறைந்தவிந்த</b>     | 54        | ஈ <b>சர்சத்தி</b>    | 100 |
| அறைந்தனமுன்            | 208       | ஈசருல                | 93  |
| ின்னியமா               | 35        | स-स-कातां            | 144 |
| <b>அனாதியாய்</b>       | 185       | F-F-60 GTU           | 43  |
| <b>ினாதியே</b>         | 28        | ஈசானி                | 86  |
| <b>ினுமான</b> ந்       | 28        | ஈதும்ரி              | 215 |
| <b>ினைத்துயிர்க்கு</b> | 159       | உடம்பினி             | 141 |
| ஆகத்தி                 | 154       | உத்தமமா              | 8   |
| ஆகமுட                  | 196       | உத்தேசம்             | 19  |
| ஆங்கார                 | 116       | உதித்தருள்சேர்       | 153 |
| <b>ூரங்கார</b>         | 197       | உருவம்வே             | 198 |
| ஆகரவுஞ்                | 177       | உருவாதி              | 33  |
| ஆதலினா                 | 45        | உருவுளதாம்           | 85  |
| <b>்</b> தலினா         | 210       | உரைசெய்த             | 81  |

| உலகனைத்து     | 73  | குறைவீலா       | 26   |  |
|---------------|-----|----------------|------|--|
| உன்னாய        | 192 | கூறிடுமிக்     | 175  |  |
| உன்னியிடு     | 179 | கூற்டும்ப      | 21   |  |
| எண்ணர்தா      | 126 | கொல்லாமை       | 172  |  |
| எண்ணியிடு     | 171 | சட்மாக         | 68   |  |
| எண்ணயோர்      | 152 | சத்தருடைச்     | 76   |  |
| எண்ணிலுயி     | 99  | சத்திதா        | 156  |  |
| எண்ணெயுடன்    | 102 | சத்தியஞா       | 2    |  |
| எண்போதி       | 69  | சத்தியின்றன்   | . 74 |  |
| எப்பொருட்கு   | 17  | சத்தயோ         | 162  |  |
| என்புதோ       | 140 | சத்திநிபா      | 158  |  |
| எவ்வுயிர்க்கு | 138 | சன்னியாசத்     | 42   |  |
| ஏகமா          | 46  | சாக்கிரகா      | 191  |  |
| ஏதமிலாச்      | 165 | சாங்கியன்றான்  | 203  |  |
| ஏதுக்கா       | 47  | சாத்திகத்தா    | 105  |  |
| ஏற்றியிடு     | 80  | சாம்பவமா       | 164  |  |
| ஐயமறப்        | 9   | சாற்றிய        | 136  |  |
| ஐயமுடன்       | 20  | சாற்றியிட      | 115  |  |
| ஒதல்செயுஞ்    | 206 | சாற்றியிடுஞ்   | 67   |  |
| ஒதலுறுந்      | 183 | சாற்றியிடுஞ்   | 168  |  |
| கடபடங்கள்     | 32  | சாற்றியிடுந்   | 48   |  |
| கண்டிடுமிவ்   | 205 | சித்தசித்தீச்  | 200  |  |
| கரநான்குங்    | 5   | சிவன்சத்தி     | 82   |  |
| கருதியிடும்   | 119 | சிற்றறிவே      | 53   |  |
| கருமசா        | 94  | சீராருஞ்       | 1    |  |
| கரையிறந்த     | 127 | சுத்தவித்தை    | 128  |  |
| கலையாதி       | 23  | சூக்குமமே      | 78   |  |
| களமதனி        | 95  | செய்திடுநற்    | 187  |  |
| காமமுத        | 173 | செறிவரிய       | 209  |  |
| காயாதிக்      | 137 | சேர்த்திடவே    | 96   |  |
| காயமே         | 142 | சேர்ந்திடிற்றீ | . 88 |  |
| காலந்தான்     | 101 | சைவநெறி        | 207  |  |
| காலம்போல்     | 34  | சைவரல்லாச்     | 194  |  |
| குரவரிரு      | 169 | சொல்லியிடு     | 27   |  |
| குருசரண       | 11  | ஞானமுட         | 38   |  |
|               |     | 0              |      |  |

| ஞானமுடன்         | 193 | பொருந்திடுவன்        | 195 |
|------------------|-----|----------------------|-----|
| ஞானமே            | 92  | பொருந்தியீடும்       | 113 |
| தத்துவ           | 133 | பொறியைந்தால்         | 22  |
| தத்துவங்க        | 146 | போறியைந்தும்         | 111 |
| தத்துவங்க        | 181 | போற்றியிடுஞ்         | 122 |
| தத்துவங்கள்      | 128 | போற்றியீடும்         | 63  |
| தந்தைதாய்        | 10  | மண்ணதுதான்           | 121 |
| தரிப்பரிய        | 189 | மண்ணதுநாற்           |     |
| <b>தரும</b> நெறி | 108 | மண்ணாஜ்.<br>மண்ணண்டு | 120 |
| தரும்மீரு        | 106 | மண்ணாதி              | 41  |
| தருமமுடன்        | 14  | மண்முதல்             | 44  |
| தவஞ்செபங்க<br>-  | 188 |                      | 131 |
| தன்மைமுன்        | 70  | மந்தமாஞ்             | 160 |
| தன்னியல்பும்     | 18  | மந்தமாய்             | 157 |
| த்டுக்கீடவோ<br>  | 149 | ம <u>ந்</u> திரங்கள் | 59  |
| துருவாச          | 7   | மந்திரங்கள்          | 163 |
| தேசீகரு          | 176 | மந்திரமும்           | 178 |
| தேசீகனா          | 184 | மந்திரமே             | 31  |
| தொழில்செய்யு     |     | மருவீயீடு            | 182 |
|                  | 112 | மருவுசா              | 87  |
| நவமணி            | 132 | மனமதனீற்             | 125 |
| நாகமுதற்         | 130 | மாயையுட              | 16  |
| நாதாதி           | 134 | மானதனி               | 104 |
| நிருவாண          | 166 | மிக்கதோர்            | 98  |
| நிருவிடமும்      | 65  | முக்குணங்க           | 107 |
| நினைத்தபடி       | 72  | முத்திதனக்           | 211 |
| பக்குவான்        | 75  | முந்தமனம்            | 110 |
| பசுக்களுக்குப்   | 37  | முப்பொருளுஞ்         | 174 |
| பஞ்சசத்தி        | 84  | முன்னையருந்          | 12  |
| பரபொருளுக்       | 15  | முன்னைவினைக்         | 139 |
| பரையாதி          | 3   | மேவியிடும்           | 180 |
| பாவமே            | 49  | மோகமற்றிவ்           | 30  |
| பிரகிருதி        | 103 | வன்னமோர்             | 151 |
| புந்திதனி        | 109 | வன்னியுட             | 124 |
| புறக்கருவீ       | 24  | வனத்துறைவன்          | 170 |
| பெற்றிடிற்றி     | 161 | வாக்குமன             | 204 |
|                  |     |                      |     |

| வானதுதா       | - 114 |
|---------------|-------|
| வானருவாய்     | 117   |
| வீஞ்ஞான       | 90    |
| வீடயமிதற்     | 13    |
| வீந்துவதோ     | 77    |
| வீந்துவென்    | 56    |
| விழித்தினிது  | 148   |
| வினையனைத்துந் | 145   |
| வேதசிவா       | 4     |

## **அழுத்சொல்லக**ராதி

அகம் - உயிர், மனம். அச்சு - மெய்ப்பொருளாகிய சிவம். அது அச்சுப்போல ஆன்மா**வை** மலவாசனை பற்றிப் பிறமுவீடாமையின் அங்ஙனம் உருவகம் செய்யப் பட்டது உடம்பு. அங்கி - அங்கமுடையது. அக்கினி. அங்கம் - அவயவம்.

அங்குரம் - முளை.

அஞ்சனம் - இருளாயிருப்பது.

அடங்குதல் - உள்ளமைதல்.

அடிப்பாடு - அமைவு. அடுக்க - சமீபமாக.

அ∟ப்படுதல் - சமைக்கப்படுதல்**.** 

அடைவு - முறைமை.

அணு - சூக்குமவுடம்பு.

அணை - வரம்பு.

அண்டன் - முதல்வன்.

அதிகாரணம் - நிலைக்களம்.

அதிகாரம் - கலைப்பாடு

அதிகாரி - கேட்டற்கேற்ற பக்குவ முடையோன், சம்பந்தமுடையோன். அத்தம் - துரியாத்தாவத்தை.

அத்தன் - இறைவன்.

அத்துவா - வழி, அவை

மந்திராத்துவா முதலியன.

அநர்த்தம் - கேடு.

அநாதி - தொடக்கமில்லாதது.

அந்கூலம் - இணக்கம்.

அநுக்கிரகம் - அருள்.

அநுபவம் - அறிந்தபொருளில் அழுந்துதல், அநுபூதி, புசீப்பு. அநுபுதி - பிறபொருளின் துணையின்றி இயற்கையால் எல்லாவற்றையும் அளந்தயியும் அறிவு.

அந்தகாரம் - இருள்.

அந்தரம் - ஆகாயம்.

அந்ததரம் - தீவிரதரத்தில்

தீவிரதரமான சத்திநிபாதம், சித்தம். அந்தம் - நான்காஞ் நத்திநிபாதம்.

அந்தியம் - வேற்றுமை.

அந்நியமின்மை - ஆன்மாவுக்கும் முதல்வனுக்குமுள்ள பிரீக்க முடியாது நிற்கும் சம்பந்தம், அ.து அத்துவீத சம்பந்தம் என்பர்.

அபகரித்தல்- கவர்தல்.

அபாவம் - இன்றை,

அபேதம் - பேதமின்மை.

அப்பிரமேயம் - அளவையான்

அளக்கப்படாதது.

அமைச்சு - அமைச்சன்

அமையாமை - புரணமாகாமை.

அயராமை - மறவாமை

அரக்கு - மெழுகு.

அர - சூக்குமம்.

அருள் - இரக்கம், தீரோதானசத்தி.

அல்லன் - வேறு.

அவசத்தாந்தம் -

தோல்வித்தானங்களுள் ஒன்று. அது

தன் சீத்தாந்தத்திற்கு

தணங்காதவைகளைச் சொல்லிச்

சீத்தாந்தம் தாபீத்தல்.

அவதாம் - அவகாசம். அவத்திதன் - அவத்தையற்றவன். அவயவம் - தனித்தனி பிரிக்கப் படும் தகுதியுடையன. அவயவு - அவயவமுடையது. அவிச்சை - அஞ்ஞானம், அணவும். அவித்தை - அஞ்ஞானம்செய்வது. அமுந்துதல் - அமிழ்ந்துதல், நன்றாய்ப் பதிதல். அளவை - பிரமாணம், அளத்தற்கருவி. அறிவு - ஆன்மஞானம், ஞாதா. அற்புகம் - குனியம். அற்று - அவ்வியல்பிற்று. அன்மை - உடைமைக்கு மறுதலை. அன்றல் - மாறுபடுதல். அன்று - அநாதி. அன்னர் - அத்தன்மையினர். அக்குதல் - படைத்தல். அசங்கை - வினா. அசங்கித்தல் - அட்சேபித்தல். அசரித்தல் - அநுட்டித்தல். ஆசாரம் - ஒழுக்கம். ஆச்சீரவம் - பொறிவமிச்சேறல். கன்மத்தொடர்ச்சி. ஆணவம் - வியாபகவுயிர் அணுத் தன்மைப்படச்செய்வது. ஆதி - தொடக்கமுடையது, முதற் கடவுள். ஆமா - காட்டுப்பசு. ஆயுள் - வயசு. ஆய்தல் - ஆராய்ந்தறிதல், நீச்சயித்தல், நுணுகுதல். ஆரவாரம் - வெற்றொலி. ஆராய்ச்சி - விசாரித்தல்.

அவிருக் - அன்மாவின் அரிவ **இச்சை செயல்களை மறைப்பது.** அவேசீத்தல் - வெளிப்படுகல். ஆள் - அடிமை. ஆற்றல் - சொற்குப் பொருளோடு உளதாகிய சம்பந்தம். ஆனந்தரியம் - இவை யாய்ந்தபின் இது கேட்கற்பாற்று என்னும் யாப்பு. அனாமை - நீங்காமை. அன்மா - வியாபகம், சித்தசித்து. இகலல் - பகைக்கல். தகல் - மான். இடர்ப்படுத்தல் - அற்றலைக் குறைக்கல். இடுதல்- வைத்தல், கொடுக்கல் இதழ் - தளம். டுப்பீ - சீப்பி. <u> இயங்கல்</u> - தொமிற்படுகல். <u> இயல்பு - இயற்கை,</u> **இயல்பாயுள்ளது, தன்மை. திருதயம் - நெஞ்சு.** திலக்கு - அவகாசம். இலாடம் - நெற்றி. இழுக்கு - குற்றம். இறுத் - சங்காரம். இறுவாய் - இறுகி. திறை - விடை. **திறைவன் - கலைவன்.** கன்மை - உண்மைக்கு மறுதலை ஈறாதல் - சங்காரப்படுதல். உச்சிர்த்தல் -உச்சாரணம்செய்தல். உடங்கு - ஒருங்கு. உடைமை - உடையார்கன்மை.

உடையான் - பொருளைத் தனதாகக் கொண்டிருப்பவன்: வடநூலார் உடையானைச் சுவாமி என்பர்.

உணர்தல் - பாவீத்தல்.

உணர்த்தல்-அறிவுறுத்தல்

உணர்வது - அநுபவீப்பது.

உண்ணுதல் - விடயத்தில் அமந்துதல்.

உண்மை - உளதாந்தன்மை, சிறப்பு

உத்தியுத்தர் - விந்துவின் காரியங்களில் முயன்றவர்.

உத்தேசம் - பெயர் மாத்திரையான் எடுத்தோதல்.

உபதேச் - அறிவிக்க அறியும் தன்மைத்து.

உபாயம் - கிட்டியவழி.

உயிர்த்தல் - சுவாசித்தல்.

உரமை - சம்பந்தம்.

உவமேயம் - உவமானத்தால் வருணிக்கப்படுவது.

உவர்ப்பு - வெறப்பு.

உழப்பு - முயற்சி.

உளம் - உயிர், ஆன்மா, ஆன்ம போதம்.

உறவு - நட்பு.

உன்மத்தர் -

சீத்தமயக்கமுடையோர்.

ஊட்டல் - நுகர்வித்தல்.

ஊறு - பரீசம்.

எதிரது - வருவது.

எய்தல் - அடைதல்.

எழுப்புதல் - பிரகாசீப்பித்தல்.

ஏகாரம் - முதலையே என்பழி மற்றைய முதல்வரீலே இயையாது பிரீத்தலும், சங்காரகாரணனாகிய முதலிலே இயையாமையைப் பிரீத்தலும் அறிக, இயைபீன்மை நீக்குதல்-இயைவீத்தல், பீறிதினியைபு-மற்றொன்றிற் போய்ப் பொருந்துதல்.

ஏது - காரணம்.

ஏலாமை - தியையாமை.

ஐயப்பாடு - சந்தேகம், துணிவு பீறவாமை.

ஒருதலை - நீச்சயம்.

ஒருவுதல் - நீங்குதல்.

ஓத்து - ஓதப்பட்டவீதி.

ஓமித்தல் - ஓமஞ்செய்தல்.

கஞ்சுகம் - சட்டை.

கடல் - நீர்க்கு இடங்கொடுத்து நீற்கும் ஆகாயம்.

கடா - வினா.

கட்டு - தொடக்கு.

கணித்தல் - மானதமாகச்செபித்தல்

கண் - அறிவு.

கண்கூடு - பிரத்தியட்சம்.

கண்ணல் - கருதல்.

கதி - பிறப்பு.

கதிர் - ஒளி.

கந்தித்தல் - நாறுதல்.

கரணம் - மனம் துமலிய கருவி.

கரு - கருப்பம்

கருத்தா – செய்பவன்.

கருத்து - தாற்பரியம், கருதப்பட்டது

கலை - ஒரு தத்துவம். களம்பு - செம்பு முதலியவற்றில் இருக்கும் காளிகம். களைகண் - ஆதாரம், பற்றுக்கோடு. கனல் - அக்கினி. காட்சி - பார்வை. காட்டம் - விறகு. காட்டிற்றை - காட்டினதை. காட்டு - காண்பிப்பது, காட்டாய கருவிகள், வியஞ்சகம். காணார் - உணர்கலைச்செய்யார். காண்டல் - ஐயுறவின்றித்தெளிதல். காமீகம் - சைவாகமம் **இருபத்தெட்டனுள் ஒன்று.** காமுகர் - காமமுடையவர். கான்மியம் - கன்மமலம். குரம்பை - கூடு. குறி - இலிங்கம். குறை - தின்றியமையாப்பொருள். கூட்டரவு - கூட்டம். கூவல் - கிணமு. கேசரம் - தாமரைப்பொகுட்டின் புறத்தே தொங்குறவை. கேட்டல் - உண்மைஞானம்

கேவலம் - ஆன்மா அறிவு, செயல், குறி, குணம் ஒன்றுமின்றித் தனியே ஆணவமலத்தான் மறைந்குநிற்கும் நிலை.

அகமப்பொருளைச்செவீமடுத்தல்.

கோடல்-கொள்ளுதல்

நான்கனுள் ஒன்று, அது

குருமுகமாக

கோடும் - கொள்ளுதும், கொள் பகுதி, தும் விகுதி. கோட்டம் - ஒருபாற்சாய்தல், அநீதி, சகம் - நிலவலகம். சகலம் – ஆன்மா சரீரம் முதலிய வற்றைப் பெற்று நிற்கும் நிலை. சங்கற்பித்தல் - எண்ணுதல். சங்கமம் - இயங்கியற்பொருள். சங்கிரமித்தல் - கலக்கல். சங்கேதம் – சொற்கும் பொருட்கும் உளதாகிய நியம ஆற்றல். சங்கை - சந்தேகம். சடிதி - சீக்கிரம். சட்ட - செப்பம். சதுரப்பாடு - சாமர்த்தியம். சத்தன் - விந்துவின் காரியங்களை ஒடுக்கியிருப்பவன். சத்து - உள்ளது, சத்தாகிய சிவம், நிலையுதலுடையது. சந்நிதி - முன்னிலை. சுமயும் - மார்க்கம். சமவாயம் - அவயவம் முதலியவற்றிற்கு அவயவி முதலியவற்றோடு நீக்கமின்றி உளதாகிய கியைபு, நீக்கமில்லாமை, ெற்றுமை. சமுதாயம் - கூட்டம். சமுவரம் - பொறிவழிச் செல்லாது

சமுதாயம் - கூட்டம். சமுவரம் - பொறிவழிச் செல்லாது தடுத்து முத்திக்குக் காரணமாவது. சம்பவம் - உண்மை. சலம் - வஞ்சனை, கோட்டம். சாக்கிரம் - சாக்கிராவத்தை.

சாங்கியர் - கபிலமுனிவரால் செய்யப் பட்ட சாங்கியநாலை அநுசரீப்போர். சாதகம் - கருவி. சாதனம் – தொழிலைப் பயப்பீக்கும் முக்கியகாரணம், முடிப்பது. சாதி - ஒரு நிகரனவாகிய பல பொருளுக்குள்ள பொதுவாந்தன்மை, குலம். சாதித்தல் - சாதனத்தால் நிறக்குகல். சார்தல் - அடைதல்.

சார்பு - அதாரம்.

தானே தெரிவிப்பது.

நித்திராவக்கை.

சாலுதல் - அமைதல்.

சீத்தம்-அந்தக்கரணங்களுள் ஒன்று சீத்து - அறிவடைப்பொருள். சீந்தித்தல் - உண்மை தானம் நான்கனுள் ஒன்று. அது குருமுகமாகக் கேட்டபொருளை மனனம் செய்து தோஷம் நீங்குமாறு அராய்கல். சிறுமைப்படுதல் - கீழ்மைப்படுதல். சீறை - கடை. சீ - பண்ணிர். கதந்திரம் - தன்வயமுயமுடைமை. சுத்தம் - இருவீனையொப்பு, மலபரி பாகம் பெற்றுச் சீவனையடைந்து நிற்கும் நிலை. சுருதி - வேறொன்றனை அவாவாதுதான் கருதிய பொருளைத்

கழுத்தி - அந்தக்கரணங்களுள்ளே

சீக்க மாக்கிரக்கோடு கூடிய

குக்குமம் - நுண்மை. சூழ் - சூழ்ச்சி, உபதேசமொழி. சூனியம் – பாம். செயற்கை - திடையலேதோன்றியது. செய் - விளைநிலம். செய்தி – தொழில். செய்பவர் - உழவர். செய்வோர் - வினைநிகழ்த்துவோர். செல்லாது - சீத்தியாது. செவ்விது - வருத்தமின்றி. சேடம் - குறை, யாதொன்று யாதொன்றன் பொருட்டாய்த் தனக்கெனச் சுதந்திரமின்றி நிற்கும் **அ..து. அதற்குச் சேடம் எனப்படும்.** சேடன் - அடிமை. சேட்டித்தல் - செயற்படுதல். சேய்மை - துாரம். சேர்வை - சேர்ச்சி. சேறல் - செல்வதல். சைதன்னியம் - ஆன்மா, அறிவு. சோகம் - கூம்புகல். சோதிட்டோமம் – ஒர் யாகம்.

சோதகம் - ஏவுவது. தண்டம் - வெக்கல். தத்துவம் - உள்ளது. தமி - தனிமுதற்பொருள், தருக்கம் - புத்தியினால் சாதிக்கப்படும் ஆராய்ச்சி. தரும் - தருமமுடையது. தருமம் - பண்ப. தர்ப்பணம் - கண்ணாடி தலை - கிடம். தலைப்படுதல் - கூடுதல். தலைமைப்பாடு - மேம்பாடு, முதன்மை. தலைவர் - உத்தமர். தனி - வேறு. தன்மை - சொகுபம். தாக்காது - விகாரமின்றி. தாக்குதல் - உறுத்தல். தாரகம் - தாங்குவது. தாரை - நெகிழ்ச்சிப்பொருளின்கண் உள்ள இடையறாவொழுக்கு. நூக்கிகர் - தர்க்கநூற் கொள்கையுடையோர், தர்க்க சம்பந்தமடையோர். தாவரம் - நிலையியற்பொருள். தாற்பரியம் - சொல்ல விரும்பிய கருக்கு. கிக் - உள்பொருள். திருவருள்-ஈண்டுத் திரோதான சத்தி. திவ்வியம் - கெய்வக்கன்மை திறல் - வெற்றிப்பாடு. திறம்-வகை, கூறு தீக்கை - ஒரு நற்கிரியை. அது பாசத்தைக் கெடுத்து மோட்சத்தைக் கொடுப்பது. (கீ-கொடுத்தல் கூரா- கெடுத்தல்). துணீதல் - அறிதற்பொருட்டு. துணை - அளவு துமிதல் - கெடுதல். துரத்தல் - ஓட்டுதல் , உந்தித் தள்ளுதல். துரியம் - திருவகைக் கருவிகளின் பிரவிருத்தியின்றி திருக்கும் அறிவு ന്ടിത്തയ.

துலை - தராகு.

துவ்வாமை - அநுபுவிக்கமாட்டாமை. குமனி - அரவாரம். துறக்கம் - சுவர்க்கம். துனை - அக்வேகம். துன்னல் - செறிகல். தாலம் **–** பெரியது. தெரிதல் - நிச்சயித்தல். கெரிக்கல் - அறிவிக்கல். தெருளுதல் - தெளிதல். தெளிதல் - உண்மைஞானம் நான்குனுள் ஒன்று. அது கேட்டபீன் அராய்ந்து இதுவே கொளற் பாலது என்று நீச்சயித்தல். தைலம் - தேவனதுடைமை தொகுதல் - அடங்குதல். தொடுதல் - தோண்டுதல். தொழும்பு - அடிமை. தொன்மையே - அன்றே. தோற்றம் – தோன்றுதல். கோற்றப்பட்ட - உண்டாக்கப்பட்ட. நசீத்தல்-கெடுதல், நாசமடைதல். நட்டோர் - நண்பர். நண்ணல் - பகுதல். நண்ணுகல் - கலைப்படுகல். நத்தம் - நிறைதல். நயம் - பயன், நியாயும். நலிதல் - வருந்தல். நல்கூர்தல் - வறுயைடைதல். நல்லார் - கேட்டுச் சீந்தித்துத் தெளிந்த முதியோர். நள் - நடு. நனவு - சாக்கிரம், விமிப்பு, நன்னெறி - கூரனம். நாடி - ஆராய்ந்தறிக.

நாத்திகர் - கடவுளும், சுவர்க்க நரகங்களும், மறுபிறப்பும் கில்லை என்பவர். நாதம் - சிவதத்துவம். நாளம் - தண்டு. நிகழ்ச்சி - உண்டாதல். நிகழ்தல் - உண்டாதல், நடத்தல் ஐயந்திரிபின்றி விளங்குதல். நீட்டை - உண்மை ஞானம் நான்கனுள் ஒன்று. அது கேட்டுச் சீந்தித்துத் துணிந்த பொருளுடன் பிரிவின்றி உறுதியாக நிற்றல். நித்தம் - நித்தியம். நீமித்தம் - காரணம். நியமம் - நிச்சயம். நிரயம் - நரகம். நிலை - ஆச்சிரமம், நிற்றல். நீக்கம் - பிரிவு. நீதி - நடத்துவது. நுட்பம் - நுண்மை. நுணுகுதல் - சிறுத்தல். நுதலல் - கருதல். நுழைதல் - பிரவேசித்தல். நேர் - ஒப்பு. நொடித்தல் - அழித்தல். நோக்குதல் - காத்தல். நோன்றல் - பொறுத்தல். பக்கம் - துண்பொருளிருக்குமிடம். பக்குவம் - பருவம், முதிர்ச்சி. பசாசம் - இரும்ப. பசுத்துவம் - பசுவின்கன்மை. பசு - பாசக்கட்டுடையது.

பச் - கட்டு.

படர்தல் - பரத்தல்.

பணி - தொண்டு.

பண் - பண்ணப்படும் ககிகள். பண்டு - அநாதி. பண்ணுதல் - கதிப்பிக்கல். பதி - முதல்வன், ஊர், டுடம். பந்தம் - கட்டு. பயிற்சி - பழக்கம், வாசனை, அழுத்தம். பரம் - பரம்பொருள். பரவல் – எல்லார்க்கும் புலனாமாறு மிக்குநிகழ்தல். பரிகரித்தல் - களைதல். பரிசம் - தீண்டுதல். பரிசனம் - பரிவாரம். பாணாமம் - இயற்கையினின்றும் திர்தல். பரிதல் - இரங்குதல். பரிபவம் - அவமானம். பரிபாகம் - உத்தமமானபக்குவம். பரியாயம் – ஒத்தபொருளுடையது. பவம் - உண்மை, பிறவி. பல்குதல் - பெருகுதல், விரிதல். பாகதம் - பிராகிருதச்சொல். பாகம் - பக்குவம். பாகுபாடு - பிரிவு. பாசத்தார் - பாசக்கட்டுடையார். பாடம் - படிக்கப்பட்ட சுலோகம். பாடியம்- 2\_ரை. பாவகம் - எண்ணம், மனம் முதலிய வற்றோடு கூடி நின்று பாவிப்பது: பாவனை என்பதும் அது. பாவம் - உண்மை. பீணங்கல் - மாறுபடுதல். பீணிப்புண்ணுதல் - கட்டுண்ணுதல்: ஒருசொல் நீர்மைத்து. பிக்கி - சுவர்.

பிரகாசம் - சீத்து, வீளங்குதல். பிரபஞ்சம் - உலகம், விஸ்கார முடையது என்னும் பொருளது. உயிரும் பாசமுமே பிரபஞ்சம் எனப்படும். பிரமாணம் - அளத்தல். பிரமாதா - அளந்துகொள்பவன், அளக்கல். பிரமிதி - அளவையால் உணர்ந்த மெய்யுணர்வு. பிரமேயம் - அளவையால் அளந்து கொள்ளப்படுவது. இவைநான்கும் பிரமாண நெறிக்கு தின்றியமையாதன என்பர் அளவை நூலோர். பிரயோகம் - வழங்கும் முறை. பிரவிருத்தன் - விந்துவின் காரியங்களைத்தொடங்கினவன். பிராமாணியம் - பிரமாணமுள்ளதாம் தன்மை. பீசம் - விந்து. புணர்தல் - தலைப்படல். புத்தி - ஒரு தத்துவம். அ∴து இது தன்னதென நிச்சயீததறிவது. புரீதல்- எப்பொழுதும் மேற்கோடல். புவனம் - உடம்புக்கு ஆதாரமாகிய உலகம். புறம் - புறம்பு, வெளி. புறன் - புறம்பு, புறச்சமயம்பற்றி <u>கிகழ்ந்துரைக்கும் மொழி, புறங்</u> கூற்றுமொழி. புனைதல் - அடங்கிநிற்றல். புனைந்துகோடல் - சூடுதல், ஒரு சொல் நீர்மைத்து. புரித்தல் - நிறைத்தல்.

பெயர்த்து - மாறி. பெறுதல் - அடைதல். பெற்றி - தன்மை. பெற்றிமை - சாதி. பேதம் - வேறுபாடு. பேதை - மடவோன். பேராமல் - பிறழாமல். பொகுட்டு - காய். பொய் - பொதுவியல்பு, செயற்கைச் சுட்டுணர்வு. பொய்கை - குளம். பொருள் - உவமேயம். பொறி - இந்திரியம். பொற்பு - பொலிவு. போகம் - அநுபவம். போக்கு - இறத்தல். போதல் - வருதல். போதரும் - புலப்படும். போதித்தல் - அறிவித்தல். போது - புட்பம். போந்தது - வந்தது. போழ்தல் - பிளத்தல். பௌதிகம் - பிருதவி முதலிய பூத சம்பந்தமுடையது. D&வ - பீள்ளை. மடக்கி - கிருப்பி. மடங்குதல் - முனைத்தெழாமை. மடவோன் - அறியாமையடையோன். மணத்தல் - சேர்தல். மதம் - கொள்கை, உடன்பட்டது. மதுகை - வலி.

மந்திரம் - நினைப்பவனைக்காப்பது (மந்-நினைத்தல். திர-காத்தல்). மயக்கம் - தெளிவ பிறவாமை. மயர்வு - மயக்கவாசனை. மலம் - அழுக்கு. மலையற்க - மயங்கற்க. மறுதலை - எதிர். மறைப்புண்ணுதல் - மறைக்கப் படுதல். மனம் - ஒருதத்துவம், அ.து ஒன்றை இ:ஆ தின்னது ஆகற்பாற்று என்று சங்கற்ப விகற்பம் செய்வதறிவது, பசுஞானம். மாக - அழுக்கு, காசபடலம். மாட்டாமை - தியலாமை. மணைரமை - வியாபக உணர்விற்கு விடயமாகாமை. மாந்திர்கன் - மந்திரவாதி. மாயேயம் – மாயா காரியமாகிய கங முதலாயீன. தநு-உடம்பு. மாறு - முரண். மாறுதல் - இறத்தல். மான் - பொயோன். மீகை - வேண்டுமளவீன் மிகுதப் LITE. மிக்கு - அதிகம். மிச்சிரம் - கலந்தது. மிருதி - முனிவரால் நினைத்துச் செய்யப்பட்ட தருமசாத்திரம். மிருத்தியு - மரணத்தைச் செய்வது. மீட்ச் - மீளுதல் மீமாஞ்சகர் - மீமாஞ்சை என்னும் நூற்கொள்கையை அநுசரிப்போர்.

மீன் - நாண்மீன்.

முகத்தல் - அள்ளுதல். முத்தர் - மலம் நீங்கினவர். முரணுதல் - மாறுபடுதல். முறுகுதல் - நன்குமுதிரல். முனைத்தல் - முற்படுதல். முன் - அறிவாயாக. (ழர்ச்சை - மயக்கத்தைச்செய்வது, அறிவை மயக்குவது. மெய் - உயிர், சிறப்பியல்பு, **தியற்கையுணர்வு**. மோகினி - அநுத்த மாயாதத்துவம். யாத்தல் - கட்டுதல். யாப்பு - இந்நூல் கேட்டபீன் இந்நூல் கேட்கற்பாற்று என்னும் இயைபு. யாப்புறுத்தல் - வலியாக்கல். வகை - கூறுபாடு. வசீகரித்தல் - வசப்படுத்தல். வரம்பு - எல்லை. வருக்கம் - ஓரீனமான கூட்டம். வருணம் - சாகி. வல்லி - மாயை. வல்வுதல் - வலிமையுடைத்தாதல். வல்வநர் - கியலுநர். வழக்கு - பிரசித்தி.

வழங்குதல் - நடைபெறுதல். வழி - நூல்வந்த வழி. வளி - காற்று.

வறது - சும்மா.

வன்னம் - நிறம். வாக்கியம் - அவாய்நிலை, ககுதி அண்மை என்னும் (மன்றுமுடைய சொற்களின் சடுகம், சுருதியும் **இலிங்கமுமின்றிச் சொற்றொடர்பு** பற்றீப் பொருள்ணர வருவது. வாக்கு - நால்வகை வாக்குக்கள்: அவை சூக்குமை, பைசந்தி, மத்திமை, வைகரி என்பன. வாக்காகிய நாகமுடிவான பாசகானம். வாதிகள் - தங்கொள்கையை நிறுக்கிப்பேசுவோர். வாதித்தல் - வருத்துதல். வாய்தல் - கிடைத்தல். வார்த்திகம் - காண்டிகையுரை. வார்த்தை - சொல். விகாரம் - வேறுபாடு. விசித்திரம் - அச்சரியம். வீசேடம் - சிறப்பு, ஒரு பொருட்கே உரியகன்றை. வீசேடித்தது - அடைகொடுத்துக் கூறியகுட விடயம் - பற்றப்படுவது, பொருள். விடயிக்கல் - பற்றுகல். வீடை - உக்காம். வீண் - துறக்கம். வித்தகம் - விசித்திரம். வீந்து - சுத்தமாயை. வீபவம் - செல்வம். விபரீதம் - திரிவு.

விம்முதல் - சுரத்தல்.

வீயவகாரம் - வழக்கம். வீயாக்கியானம் - உரை. வியாபகம் - நிறைவது.

வியாபரித்தல் - தொழிற்படுதல் வியாப்பியம் - வியாபிக்கப்படுவது. வியுகம் - வகுப்பு. விரவுதல் - கலத்தல். விருத்தி - தொழிற்பாடு, விரிவு. விளக்கு - காட்டு. விளித்தல் - அழைத்தல். விளையாது - உளதாதலின்றி.

விளைவிக்கப்படுதல் - உண்டாக்கப் படுதல். வீனைமை - வினையுடைமை. வியாத - கேடில்லாத. வெகுளல் - கோபீத்தல். வெரிந் - முதுகு. வேகம் - கதி.

வேட்கை - அவா.

வேட்டுவன் - வேட்டைவாளி: இதனை ஒருவகை வண்டு என்றும், புழு என்றும் கூறுவர். வேள்வீ - யாகம். வேறு - மாறு, அந்நியம்.

### சைவ பரீபாஷை சொற்பொருள்கராகி

அகண்டாகாரம்-கண்டிக்கப்படாத வடிவம்

அகத்தொண்டர்-உட்பணிசெய்வோர்

அகவிருள்- அஞ்ஞானம்

அங்கித்தம்பனை-அக்கினியின் குட்டைத்தடுத்**த**ல் அசீந்தன்-சீந்திக்கப்படாதவன் அதிபதம்-அனாய் என்னும்பொருளுடைய பதம் அணுபரிமாணம்-அணுவளவ பாஞ்சராத்திர்கள் ஆன்மா உடம்பிலே அணுவளவாய் நிற்கும் என்பர். அணைந்தோர் தன்மை-சீவன் முத்தர் இயல்பு அதிகார தத்து**வம்**- சுத்தவித்தை ஈகவரம் என்பவ அதிகாராவத்தை- பிரபஞ்சத்தைப் படைக்கும் நிலை அதிசூக்குமம்- மிக்கநுண்மை அதட்டிக்கப்படுதல்-நிலைக்களமாகக் கொண்டு செலுத்தப்படல் அதிதீவிரம்-மிக்கதிவிரம் அதிதெய்வம்- மேலானதெய்வம் அதபரிபக்குவம்-மிகுந்தபரிபக்குவம் அத்தாவத்தை-துரீயாத்தநிலை

அதுவதுவாய் நின்றறிதல்-சார்ந்ததன் வண்ணமாய் நின்றறிதல் அதோமாயை-கீழேயுள்ளமாமாயை அத்தாணி மண்டபம்-அரசிருக்கை மண்டபம் அத்தியாசவாதம்-இப்பியை வெள்ளி என்பது போல ஒன்றை மற்றொன்றாக கூறும் விபரீதவாதம் அத்துவ சுத்தி- ஆறத்துவாக்களிலும் கட்டுப்பட்டிருக்கும் போகங்கள் எல்லாவற்றையும் ஏககாலத்திலே புசீப்பித்துத் தொலைத்து முத்தி கொடுத்தல்

அத்துவீத நிலை-ஏகமாயநிலை அநந்நியபாவனை-அத்துவீத பாவனை அநந்நியம்-வேறாகாமை

அநாத்சித்தன்-அநாதயேயுள்ளவன் அநாதி நித்தம்-அநாதயாயிருக்கும் நித்தியம் அநாதிபந்தம்-அநாதியாயுள்ள பாசக் கட்டு அநாதிமுத்தத்தன்மை- அநாதியே மலத்தினீங்கிய தன்மை அநித்தியானந்தம்-அழிவுள்ளஆனந்தம் :அது சிற்றின்பம் அநிங்வசனம்- சொல்லொண்ணாதது அநுமானவளவை- அநுமானப் பிரமாணம் அநுமித்தறிதல்-கருதியறிதல் அநேகாந்தவாதி-அநேக முடிபைச்

சொல்லுபவன் அநேகேச்சுரவாதி- பல கடவுளர் உண்டு என்போன் அந்தக்கரணம்- உட்கருவி:அவை மனம் புத்தி சித்தம் அகங்காரம் என்பன

அந்தப்புரம்-அரசன் கேவீயர் உறைவிடம் <u> அந்தரியாகம்- உட்ப</u>ுசை அந்தரியாமி- உள்ளேநின்று நடத்துவோன் அந்நியசாதி-வேற்றுச்சாதி அபரசாத்- குறையுடையவைகளிலே கோன்றுவகு அபரமுத்தி-பரமுத்தியல்லாதது அது பதமுத்தி **ிபரமுத்தி-பரமுத்தியல்லாதது** அது பதமுத்தி **ூபிமுக மாத்திரை- சந்நிதி** மாத்திரை அபுத்திபுருவம்- அறியப்படாதது அயிக்கியவாதம்-நீரும் நீரும் சேர்ந்தாற்போல ஆன்மாவும் சீவமும் முத்தியில் அயிக்கியமாகும் வாதம் அருஞ்சுரம்- செல்வதற்கரிய பாலைநிலம் அருண்மயம்-கருணை வடிவம் அருவப்பிரபஞ்சம்- சேதனப் பிரபஞ்சம் அவயவப்பகுப்பு- உறுப்பு உறுப்பாயப் பிரிக்கப்படுதல் அவாந்தரகாரணம்-இடைப்பட்ட காரணம் அவாய்நிலை-ஒருசொல் தனக்கு எச்சொல்லின்றி வாக்கியப் பொருள் உணர்ச்சி கூடாதோ அச்சொல்லை அவாவி நிற்றல்

அவிச்சைச் காலம்-அஞ்ஞானத்தையுடைய காலம்

அவிப்பாகம்- தேவருணவின் பங்கு அவீநாபாவம்-நீக்கமின்றி யிருப்பது (அ-தன்மை, வீநா-நீக்கம், பாவம்-இருத்தல்) பிரிவிலகாய் உடனிகம்வதாம் அவ்வளவில் அவன் மகிழ்தல்-ஒரு நியாயம் பெற்றகைக்கொண்டு பெரீகும்மகிம்கல் அமிகன் மாலைய-**ி**மியந்தன்மையையுடையன அளவிலாற்றல்-அளவிடப்படாக வலியை அளவை நூல்-தர்க்க சரக்கிும் அறிவற்றம்- அறிவின் சோர்வ அறிவுத்திரிவு-உணர்வ வேறுபடுதல் அனந்த தேவர்-அட்டவித்தியேசுரருள்ளே தலைவர், அகத்தமாயா காரியங்களைச் செய்பவர். அழிவில்லாக கேவர் என்பது பதப்பொருளாம் என்பர் ஆகமவளவை-ஆகமப்பிரமாணம் ஆகாமியவினை- பிராரத்தம் புசிக்கும் போது வந்துகூடும் வீனை ஆக்கச்சொல்- செயற்கையை உணர்த்தும் சொல், ஆதலை உணர்த்தும் சொல் ஆசான்(ழர்த்தி- குரு(ழர்த்தி ஆடுஉ வறிசொல்- ஆண்பாலை உணர்த்தும் சொல் அனவுமல பரிபாகம்- அனவுமலம் தனுகரண முதலிய மாயா மலத்தோடு சேர்ந்தாற்றான் பக்குவப்படும்:சிருட்டி செய்வது அதன் பொருட்டே

ஆதிதைவிகம்-ஒருவாயிலானன்றித் கெய்வந்தானே காரணமாக வருவது ஆதிபௌதிகம்-சடம் வாயிலாக வருவது ஆத்தியான்மிகம்-சடத்தோடு கூடிய சேதனம் வாயிலாக வருவது ஆயுள் வேதம்-எல்லாம் அநுட்டித்தற்குச் சாதனமான யாக்கையை நோயின்றி நிலைபெறச் செய்வது ஆலய விஞ்ஞானம்-இலய பரியந்தம் நிற்கும் ஒர் வீசேட உணர்ச்சி ஆவேசவாதி- காபால சமயி, சிவன் அவேசித்தலால் சிவன் குணங்கள் முத்தான்மாவிடத்தில் தோன்றும் என்று சொல்லுபவன் ஆவேசீத்தல்-வெளிப்படுதல் ஆறுகோடி மாயாசத்திகள்-ஆறுபேதமான மாயா சத்திகள்:அவை காமம், குரோகம் உலோபம், மோகம், மதம் , மாற்சரியம் என்பன

ஆன்ம சுத்தி-ஆன்மா தன்னியல்பு கெட்டு ஞானமயமாய் நிற்றல் ஆன்ம தரீசனம்-பசுகரணம் ஒன்றும் தோன்றாது சுட்டறிவும் நீங்கித் தன்னை உள்ளவாறு காண்டல் ஆன்ம போதம்- உயிருணர்வு ஆன்மப்பிரகாசம்-ஆன்மாவின் விளக்கம் ஆன்மலாபம்-ஆன்மலாபம்-ஆன்மாவாலடையப்படுதல் டுடத்திர்வு- தானம் வேறுபடுதல் தடையீடு- இடைவிடல் தைஞ்செய்தல்- பற்றுச்செய்தல் இந்திரசாலம்- இல்லதை உள்ளது போலக்காட்டும் ஒருவீத்தை இயற்று முதியோன்-செய்யுமுதியோன் இயைபீன்மை நீக்குதல்-சம்பந்தமீன்மையை நீக்குதல் இரட்டுறக்காண்டல்-ஐயக்காட்சி இரட்டுறமொழிதல்-ஒருவாக்கியத்தை இரண்டு பொருள்படச் சொல்லுவது

இரணியகருப்ப மதம்-பிரமாவையே பரம் என்று கூறும் மதம்

இருதிறன்- இரண்டு கூறுபாடு இருவகை அஞ்சவத்தை-மேல் கீழ் என்னும் இருவகையான அஞ்சவத்தை

திருவகையியல்பு-திருவகையிலக்கணம் திலயதத்துவம்-சிவதத்துவம் சத்திதத்துவம் என்பன திலயாவத்தை-பிரபஞ்சத்தை ஒடுக்கும் நிலை தில்பொருள்- ஒருகாலத்துமில்லாத பொருள்

இல்லாவரு- புலப்படாத அருவம் இன்றியமையாமை- இல்லாமல் முடியாமை

உச்சரித்தன் மாத்திரை-உச்சரித்தவளவு

உடம்பொடு புணர்த்தல்-ஒர் உத்தி ூ.்து ஒரு பொருளைச் சொல்லக் தொடங்கிய தொடரிலே பின்னும் ஒரு பொருள் தோன்றச் சொல்லுகல் உடலூழ்- உடம்பினுகர்ச்சி உடல்வினை- பிராரத்தம் உடற்றிரிவு - சரீரம் வேறுபடுதல் உடனிகழ்ச்சி- கூடநிகழ்தல் உடைத்தாதல் செல்லாது-உடைத்தாகாது செல்லல் ஒரு துணைவினை . செல்லாது நிகழாது எனிணமாம் உட்பேதம்- அகவேறுபாடு உரைகாணல்-விளங்க அறிதல் உண்மையாற் கட்டப்படுகல்-உள் பொருளாகச் சுட்டப்படுதல் உபதேசமொழி- உபகேசவாக்கியம்

உயர்திணை- உயர்வாகிய சாதி: அ.றிணை -உயர்வல்லாத சாதி

உயிருழ்- உயிர்நுகர்ச்சி

உய்த்துணர்தல்- ஒருபொருளை ஆராய்ந்தறீதல்,போதந்துணர்தல் போதந்து -கொண்டுபோய் உருவப்பிரபஞ்சம்-அசேதனப்பிரபஞ்சம்

உரையளவை-ஆகமப்பிரமாணம்

உலகானந்தம்-சிற்றின்பம்

உளதாகச்சுட்டப்படுதல்-திரிவு ஐயங்களானன்றி மெய்யாகச்சுட்டப் படுதல்

உள்பொருள்- உள்ளபொருள் உறைத்துநிற்றல்-அமுந்திநிற்றல் உற்பத்திவாகி-மாவிரக்சமயி: சிவனுடைய குணங்கள் மத்தான்மாவினிடத்தில் தோன்றுமென்று சொல்லபவன் உற்றுழி- ஆபத்துவந்தவீடத்து ஊர்த்துவமாயை- மேல் நோக்கியமாயை ஊனக்கண்- பசுலிறிவு எஞ்சாப்பொருண்மை-மிஞ்சாமையாகிய பொருள் :ஈண்டு மை விகுதி தன்மைப் பொருளுணர்த்தாது நீன்றது எண்ணியறிதல்-ஆராய்ந்தறிதல் எதிர்மறைமுகம்-எதிர்மஙுக்கலாகிய வாயில் முகம்-வாயில் எர்சேர்ந்தவீத்து-வறுத்தவித்து ஏகதேசப்பொருள்-ஒருபகுதியாகிய பொருள் ஏகதேசவுணர்வு-சிற்றறிவு ஏகனாகி-லற்றுமைப்பட்டு ஏகான்மவாதம்-சீவான்மா என்றும் பரமான்மா என்றும் இரண்டில்லை:ஆன்மா ஒன்றே என்னும் வாதம் ஏவமுதியோன்-தொழிற் படுத்தும் முகயோன்

ஏற்புழிக்கோடல்-ஓர் உத்தி: அது கியையும் கடம் அறிந்து பொருள் கொள்ளல்

ஐந்துகந்தம்
உருவம், வேதனை, குறிப்பு, பாவனை, வீஞ்ஞானம், என்னும் ஐந்தன் சழுகம் என்னும் விற்கும் விற்கும் சழுகம் என்னும் பொருட்டு

ஐவகைச்சுத்தி-தானசுத்தி, பூதசுத்தி, திரவியத்தி, மந்திரசுத்தி வேலங்க சுத்தி என்பன.
ஒருசாரன-ஒருபகுதியான

ஒருபுடை உவமைகருத்தாவாதலாகிய பொதுத்தன்மை
பற்றி உவமையாதலன்றிச்
செய்யும்வகை பற்றி
உவமையாகாமையின் ஒருபுடை
உவமையாயிற்று: செய்யும்
வகையாவன முதல்வன்
சங்கற்பத்தாற் செய்தலும் குயவன்
தண்டு சக்கரம் முதலிய கருவிகளாற்
செய்தலுமாம்
ஒரோவென்று- ஒவ்வொன்று

கட்புலன் -கண்ணறிவு

கணபங்கம்- கணந்தோறும் தோன்றியழிதல்

கணபங்கவாதி– பிரபஞ்சம் கணந்தோறும் தோன்றியழியும் என்று சொல்லுபவன் கண்ணழித்துரைத்தல்-பதச்சேதஞ்செய்து உரைகூறுதல்:கண்-கணு அழித்தல்-சேதம்செய்தல் கருடதியானம்-கருடனாகத் தன்னை நினைத்தல்

கருணைமறம்-நிக்கிரகமாகிய கரு*ணை* 

கரும் காண்டம்- கிரீயைகளைக் கூறும்பாகம்

கரும் பேதவியல்-கிரியைகளின் வேறுபாட்டைக்கூறுமியல்

கருமமலம் பரிபாகமாதல்- கன்மம் தூலமாய் ஆகாமியம் எனப் பெயர்பெற்றுச் சங்காரகாலத்தில் மாயையிலே புத்திதத்துவம் பற்றுக்கோடாகக் கிடந்து பின் பிராரத்தமாகப் பக்குவப்படும். சங்காரத்தாலேதான் பக்குவம் வரும்

கலாதிகள்-கலை, காலம், வித்தை, இராகம், நியதி, புருடன் என்பன கல்லால்- ஆலமரவிசேடம் இங்குஞானமயமான விருட்சம் என்க.

கழ்பேருவகை-மீகப்பெரிய ம**கி**ழ்ச்சீ

கழிப்பித்தகாரணம்-நீங்கியஏது. கழிப்பித்தல் தன்வினை காட்டிய உள்ளம் என்றாற்போல காங்கோலை-காற்றாடி கறைமிடறு-காளகண்டம் காட்சியளவை-பிரக்கியட்சப்பிரமாணம் காட்சிவாகி-உலோகாயதன்:பிரத்தியட்சமே பிரமாணமென்று சொல்லுபவன் காமியப்பயன்-விரும்பிய பேறு காரணக்குறி-காரணப்பெயர் காரணமாதற் பொதுமை-பீறவற்றால் வேறுபடினும் காரணமாதன் மாத்திரையாகியபொதுமை காரணவவத்தை-காரியத்திற்கு முற்பட்ட நிலை காரணவாக்கியம்-விண்டு முதலியோரை நிமித்தகாரணர் என்று சொல்லும் வசனம் காரியருபப் பிரபஞ்சம்-காரியப்பிரபஞ்சம் காரியாவக்கை-உண்டாக்கப்பட்ட രിക്ക காலவிசேடம்-விசேடகாலம்

கிரியாசத்தி -தொழில் வடிவாகிய சத்தி கிரீடாப்பிரமவாதம்-கிரீடையையுடைய பிரமம் நான் என்று சொல்லுவது

கிளந்தெடுத்துரைத்தல்-வீதந்து கூறுதல் கீழ்நாடல் -வியாப்பியமாகக் கருதல் குடாகாயம்-குடத்துள்வெளி குணதத்துவம்-முக்குணங்களும் வெளிப்பட்டிருக்கும் கக்குவம் குணீப்பொருள் - குணியாகியபொருள் குணி-குணமுடையது குணிருத்திரன்- குணதத்துவத்தில் வைகும் உருத்திரன் குணிப்பொருள்-குணியாகியபொருள் குணி-குணமுடையது குணிருத்திரன்- குணதத்துவத்தில் வைகும் உருக்கிரன் குண்டலித்தானம்-(முலாதாரம் குறிப்பேது-வெளிப்படலின்றிக் குறிப்பாக ஏதுப்பொருள்பட நிற்பது கேவலஞானம்-ஞானமாத்திரை கைமுதிகநியாயம்- புனைக்கு தித்துணை அஞ்சுவானாயின் புலிக்கு அஞ்சுதல் எத்துணை என்பது சொல்ல வேண்டியதில்லை" என்பது போன்ற ஒரு நெறி - துன்னியார் குற்றமுந்துரற்றும் மரபினார்-என்னைகொல் ஏதிலார் மாட்டு" என்னும் திருக்குறளும் இதற்கு உதாரணமாகும். இது கிமுத (எவ்வளவு) என்பதினின்று தத்திதம் பெற்றுக் கைமுதிகம் என்றாயிற்று என்பர். மேற்குறித்த குறளிலுள்ள என்னைகொல் என்பது கிமுத என்பதற்குச் சமம் ஆகும்.

கோசரமாதல்-விடயமாதல்

சகமார்க்கம்- தோழ உரிமைக்கு உரிய நெறி சகலநிலை- கலைமுதலியவற்றோடு கூடியநிலை சகளநீட்களம்-அருவருவம் சங்கமவடிவு- சீவபத்தர் வடிவம் சங்கமவேடம் -அடியார்திருவேடம் சங்கிராந்தவாதி-பாசுபத்சமயி சச்சீதானந்தம்-உண்மை அறிவு அனந்தம் சத்ததாது-உடற்கணுள்ள ஏழுதாதுக்கள்:அவை திரசம், திரத்தம், சுக்கிலம், (மனை, தன ச, எலும்பு, தோல், என்பன சத்தப்பிரமவாதம்-சத்தமே பிரமமென்று சொல்லுவது சத்தி சங்கற்பம்-சத்தியாய் டு..து இங்ஙனம் ஆகுக என்று எண்ணுதல் சத்திமடங்கல்-வலிகுன்றுதல் சத்தி வடிவு-வெளிப்படாத உரு சமயதீக்கை-சமயப் பிரவேசத்தைப் பயக்கும் தீக்கை சமயவாதிகள்- தத்தஞ்சமயமே மெய்ச்சமயம் என்றுசொல்பவர்கள் சமவியாபகம்-ஒத்தவியாபகம் சமுதாயவாதி-புறச்சமுதாயமும் அகச்சமுதாயமுமேசகம் என்று சொல்லுபவன்-புறச்சமுதாயம்:பிருதிவீ , அப்பு, தேயு, வாயு, ஆகாயம் அகச்சமுதாயம்-உருவம், வேதனை, குறிப்பு, பாவனை, வீஞ்ஞானம் என்பன

சமுதாயம்-கூட்டம் சம்பந்தப்படுத்தல்-தொடர்புண்டாக்கல்

சம்பந்தவிசேடம்-ஒருவகைச்சம்பந்தம்

சரீயை முதலிய முன்று பாதப்பொருள்-சரியாபாதப்பொருள், கிரியாபாதப் பொருள், யோகபாதப்பொருள், என்பன.-நான்கிலான்று

சரீரசரீர்பாவம்-சரீரமும் சரீரமுடையனுமாந்தன்மை சருவவியாப்-எங்கும் நிறைந்தவன்

சர்வேதர்ம-எல்லாக்குணங்களையும் உடையது. அ∴தாவது சார்ந்ததன்தன்மையாய் நிற்றல்

சலியாது நிலைபெறுதல்-அசையாது நிற்றல்

சவிகற்பம்-விகற்பத்தோடு கூடியது: பெயர் சாதி முதலியவற்றோடு கூடியது சாதாரம்-ஆதாரத்தோடுகூடியது சாதியாருமை-ஒருசொல் ஒருமையீறு தோன்றியாவது தோன்றாமலாவது நின்று பன்மைப்பொருளை உணர்த்துவது சாமுசித்தராவர்-சாமானியமான இஷ்டாயூர்த்தாதி தர்மங்களுக்கு பரமான வீசிஷ்ட சிவதருமம் ஆகிய சரியை கிரியா யோகமியற்றி அதனால் நின்மல அந்தக்கரணராய் அந்தத் தேகம்விட்டும் அந்தஞானம் கெடாமல் மீளவும் ஜனிக்கும் போதும் அந்தஞானத்துடனே ஜனித்து சிவபாவனை பண்ணுபவர்

சாந்தருபம்–பொறுமையாயிருக்கும் as enim சாலம்பயோகம்-ஆதாரத்தோடுகூடியயோகம் சிங்கநோக்கு-முன்னும்பின்னும்பார்க்கும் சிங்கத்தின் பார்வை சீத்தபுருடர்-சீத்தியுடையராகிய புருடர் சீத்தாந்தசைவர்-சீத்தாந்தமாகிய சைவத்தை அனுசரிப்போர் சீத்தாந்தமகாவாக்கியம்-சிவக்குவமசி சீத்தாந்தமுடிபு-ஆகமத்தின் முடிந்த பொருள் சீத்தீன்பம்-ஞானானந்தம் சீத்தாந்தநெறி-சீத்தாந்தசைவநெறி சீத்தாந்தம்-முடிந்தமுடியு சீந்தித்தல்-உண்மைஞானம் நான்கனுள் ஒன்று அது குருமுகமாகக் கேட்டபொருளை மனனஞ் செய்து தோஷம் நீங்குமாறு சீவசங்கிராந்தவாகி-சீவன் கன் குணங்களை முத்தான்மாக்களிடத்துப் பற்றச் செய்பவன் என்று சொல்லுபவன் சிவசத்து-சித்தாகியஉள்பொருள் சீவசமவாதி- முத்தியிலே சீவமும் ஆன்மாவும்சமம் என்று வாகிப்போன் சீவதரீசனம்-பரமக்கமாகிய பேரின்பத்தில்சேர்ந்து சிவத்தினையே காண்டல் சிவபோகம்-பேரின்பமாய் வாழ்ந்திருத்தல் சீவப்பேறு-சீவமாந்தன்மையைப்**பெ<u>ய</u>தல்** சிவமயம்-சிவமாந்கன்மை சீவகபம்-முத்தொழில்களையுஞ்செய்து பக்குவம் வருவித்துக் குருவாய்நின்று அருள்பவனாகிய சீவனடையகன்மையைக் தன்அறிவிலே காண்டல் சீவஞானம்-பரஞானம் சிவன்தாள்-சிவனருள் சீவானந்தபோகம்-சீவானந் தூினுபவம் சீவானுபவம்-சீவானந்தத்தை அனுபவீக்கல் சீவார்ப்பணம்-சீவனிடத்தொப்பீத்தல் சீவோகம் பாவனை-சீவனே நான் என்றபாவிக்கல் சிறப்டையாளம்-விசேடசின்னம்

சீறப்புக் திருநாமம்-சீறப்புப் பெயர்

சீறப்புப்பாயிரம்-இருவகைப்பாயிரத்துள்ஒன்று. அது ஒன்றற்கே உரியதாய் ஆக்கியோன் பெயர் முதலிய எட்டினையும் கூறுவது. காலம், களன், காரணம் என்னும் (மன்றினையும் சேர்த்து பதினொன்றையும் கூறுவகு என்பாரும் உளர் சிறப்புவகையானறிவ நிகழ்தல்-சவிகற்பமாய் அறிவு உண்டாதல் சிறுபான்மை-ஏகதேசம் சிறுமையுறுத்தல்-தாழ்மைப்படுத்தல் சிறசத்தி-ஞானசத்தி சீகண்டருத்திரன்-பிரளயாகலருள்ளே பக்குவமுடையோனாய்ப் பாசநீங்கிச் சீவனுக்குரிய நாமாதிகளைப் பெற்றுச் சைசவாகமங்களை அறிவுறுக்கும் குரவன் சீ-நஞ்சு கண்டம்-கழுத்து சீவன்முத்தன்-சீவீக்கும் பொழுதே பாசத்தினின்றும் விடுபட்டவன் சீவான்மா-தேகத்தை அபிமானிக்கும் உயர் சீற்றமிக்கெரிதல்-சுவாலித்தெரிதல் சுகப்பிரபை-சுகத்தின்விளக்கம் ககருபம்-மகிழ்ச்சியாயிருக்கும் தன்மை சுட்டியறிதல்-ஏகதேசமாயறிதல், சுட்டி அறியப்படுவது: இது பொன் இது மண் என்றார்போல ஆன்மபோதத்தால் ஒவ்வொன்றாகக் குறித்தறியப்படுவது

சுட்டிறந்து நின்றறியப்படுதல்-அத்துவிதமாய் நின்றறியப்படுதல்

சுதந்திரவடிவம்-சுவாதீன சரீரம் சுத்தசத்தை-வீசேடிக்கப்படாதசத்தை:சத்தை:உ ண்மைத்தன்மையாகிய சாதி சுத்ததத்துவ புவனம்-சுத்த தத்துவங்களிலிருக்கும் புவனங்கள். சுத்ததத்துவங்கள்: சிவதத்துவம், சத்திதத்துவம், சதாசீவதத்துவம், ஈசு வரதத்துவம். சுத்தவீத்யா தத்துவம் சுத்தமாயை-சுத்த பிரபஞ்சத்திற்கு காரணமான மாயை சுத்தமாய் நிற்றல்-வீசேடிக்கப்படாது நிற்றல் சுத்தாத்துவா-சுத்தமாயையில் தோன்றிய மந்திர முதலிய அறத்துவாக்கள் சுத்தாவத்தை-பாசம் நீங்கியநிலை சுபக்கம்-தன்பக்கம்

சுயம்புடுர்த்தி-தானே தோன்றிய முர்த்தத்தையுடையவன்டுர்த்தம் :திருமேனி சுருக்கு சுருவம்-நெய்த்துடுப்புகள் சூக்குமதேகம்-காரணதன்மாத்திரைகள் ஐந்தும் சீத்தமொழிந்த அந்தக்கரணம் முன்றுமாகிய எட்டினாலும் ஆக்கப்பட்ட உடம்பு

சூக்குமபஞ்சாக்காம்-பிரணவம் கக்கும்பு தம்- தன்மாத்திரை சூக்கிரப்பாவை-கயிற்றிற்கட்டி ஆட்டப்படும் பாவை சூரியகாந்தம்-சூரியன் வெியில் தீயைக்கக்கும் கல் குனியவாதி-எல்லாம் குனியம் என்று சொல்லுபவன் சூழ்ச்சீத்துணைவர்-ஆலோசனைக்குக் துணையாய்உள்ளவர் செம்பொருள்-வெளிப்படைப்பொருள் செவியறிவுறுத்தல்- உபதேசித்தல் செறிந்தறிதல்-அழுந்திஅறிதல் சேதனப்பிரபஞ்சம்-சித்துப்பிரபஞ்சம் அ∴து உயிர்வர்க்கம் சையுத்த சமவாயம்-சையோக சம்பந்தம் உடையதில் ஒற்றுமையுடையது சையோக சம்பந்தம் - உடையதுகுடம் அதில் ஒற்றுமை உடையது குடவுருவம் சையுத்த சமவேத சமவாயம்-சையோக சம்பந்தமுடையதோடு கூடியதன்கண்டுற்மையுடையது. சையோகசம்பந்தமுடையது குடம். அதனோடு கூடியது குடஉருவம்அதன்கண்டுற்றமையடை யது அதன்தன்மை சொப்பனத்தானம்-கண்டம் சொருபலக்கணம்-சிறப்பிலக்கணம். அதாவது இயற்கையாய் உள்ள இலக்கணம். ஸ்வருபம்சொருபம் என ஆயீற்று கி∴து உண்மை எனவும் பெயர் பெறும்

சொல்லினண்மை-சொற்கள் அடுத்து நிற்றல் சோபான முறை-படிமுறை ஞானகாண்டம்- ஞானத்தைக் கூறும்பாகம் தானக்கண்- அருட்கண். **திருவ**டி கானம் ஞானசக்கி- அறிவவடிவாகியசக்கி ஞானதிரோதகம்-அறிவை மறைப்பது ஞானாபாவம்-ஞானக்கினின்மை தடத்தலக்கணம்-இலக்கண வகையுள் ஒன்று. அது பிறிதொரு பொருளின் சார்புபற்றி இலக்கியப் பொருளில் இருப்பது. தடத்தமாகிய கிலக்கணம் என விரியம் கடக்கம்-அயல்டத்திருப்பது இலக்கணம் - இயல்ப இதுபொதுவியல்பு எனவும் பெயர்பெறும் தத்துவஞானம்-மெய்யணர்வ தருமிவாசகம்- பண்பியாகியசொல் தற்பதம்-அதுஎன்னும்பொருளை உணர்த்தும்பதம் தற்பரம்-ஆன்மாவுக்கதீதமாகிய சீவம் தற்பொருட்டுப் பொருள்-தனக்காக என்னும் பொருள் தற்போதம்-ஆன்மபோதம் தற்றருமம்-அதன்குணம் கூறுதல்-அது(ழவினை என்னாது முவினமை என்றது தன்வயம்-பிறதுணை வேண்டாது தானாகஎல்லாக் செய்யும் தலைமை

தன் வேதனைக்காட்சி-கன்பத்துன்பங்களை அராகம் முதலிய ஐந்து தத்துவங்களாலும் உயிரீனோடு உணர்வுதெர்தல் கன்னியல்பு-சிறப்பிலக்கணம் தாதமார்க்கம்-அடிமையுரீமைக்குரிய தாதான்மியசத்தி-எக்காலத்தும் வீட்டு நீங்காத சத்தி தாவரவுரு-சீவலிங்கத்திருமேனி தான்பணியை நீத்தல்-தனக்கொரு செயலுண்டு என்பதை நீக்குதல் **ி**∴துஎல்லாம் சீவன்செயலெனக்கொள்ளுகல் திதியின்பக்கத்து-திதியினிடத்து திரியக்காண்டல்-விபரீதக்காட்சி திரீவுபுலன்-திரீவுக்காட்சி திரோதானசத்தி-மறைக்குஞ்சத்தி தினைத்துணை-தினையனவு, இது மிகச்சிறுமைக்குக் காட்டப்படும் பிரமாணம் துணிந்ததாகவைத்து-துணிந்து துணைக்காரணம்-முன்பு ஆணத்துக்குத்துணையாய் அது காரியப்படுமளவும் உடனிகழ்வது துரியநிலை-அருணிலை துவம்பதம்-நீஎன்னும் பொருளை உணர்த்தும்பதம் துவாதசாந்தம்-பிரமரந்திரத்திலிருந்து பன்னிரண்டங்குலத்தின் முடிவிடம் துவீதபாவனை-இரண்டாப்பாவித்தல் துறவறம்- உலகப்பற்றைத் துமந்தவருக்கு உரிய அறம்

துாலபூதம்-பிருதிவீமுதலிய ஐம்பூதம் துாலஉடம்பு-பஞ்சபூத பரீணாமமாகிய உடம்பு தெளியக்காண்டல்-நிச்சயக்காட்சி தெளிவுபலன்-நிச்சயக்காட்சி தொகுத்துஉணர்த்தல்-சுருக்கிவீளக்குதல் தொகைநிலைச்சொல்-உருபு முதலியன தொக்கு நிற்குஞ்சொல் தொகைப்பொருள்-பிண்டப்பொருள் தொழிற்படுஞ்சொல்-ஏவும்வாக்கியம் தொன்றுதொட்டு வருதல்-முன்தொடங்கி வருகல்-

தோற்றப்பட்ட-உண்டாக்கப்பட்ட நற்சார்பு-நல்லினம் , உயர்குலம் நாண்மீன்-அசுவினி முதலிய <u>கிருபத்தேழு நட்சத்திரம்</u> நால்வகைவாக்கு-நான்குவிதமான வாக்கு அவைசூக்குமை, பைசந்தி, மத்திமை, வைகரீ என்பன நாற்பாதத்துள்வைத்து-சரியை முதலிய நான்கு பாதத்துள் நீட்களம்-கலையற்றது, அருவம் நீத்தப்பொருள்-என்றுமுள்ளபொருள் நித்தியானந்தம்-அழியாத தின்பம் நீமித்தகாரணம்-வினைமுதற்காரணம் நிரதிசயகுணம்-மிகமேலாகியகுணம் நிரயத்துன்பம்-நரகவேதனை நிரனிறையிடம்-முறைமையாக நிறுத்தப்பட்ட இடம் நிராதாரம்-ஆதாரமில்லாதது

நிராலம்பம்-ஆதாரமில்லாதது நிருவாணதீக்கை-முக்கியைப்பயக்கும் தீக்கை, நிருவாணம்-முக்கி நிருவிகற்பம்-விகற்பமில்லாகது. பெயர் சாதி முதலியன அறியப்படாதது நிருவிகாரி-விகாரமில்லாகவன் நிர்க்குணன்-முக்குணங்களுள் ஒன்றாக அறியப்படாதவன் மாயா குணங்கள் தில்லாதவன் நிலைக்களம்-நிற்றற்குரிய இடம் நீக்கமின்றி நிற்றல்-சமவேதமாய் நிற்றல் நூன்முகம்-நூலின் அரம்பம். நூலின் முன்னிடம் பகுதிப்பொருள் விகுதி-பகுதிக்குரிய பொருளின்றி வேறு பொருளில்லாத விக்கி பக்கிசைத்தில்-பிரிந்திசைத்தல் பக்குவவீசேடம்-சிறந்த பக்குவம் பங்கயம்-சேற்றிற் பிறந்தது பசுபதி-ஆன்மாக்களுக்குத்தலைவன் பசுதானம்-நான்பிரமம் என்னம் ஞானம் பசுநீகாரம்-பசுவைமறைப்பது பசுவர்க்கம்-விஞ்ஞானகலர், பிரளயாகலர், சகலர் என்னும் உயிர் வர்க்கம் பட்டாச்சாரியன் மதம்-சைமினி முனிவருடைய சீடனாகிய பட்டாசாரியன் மீமாம்சையை அனுசரீத்துச் செய்த ஒருமதம் பதமுத்தி-சாலோகம், சாமீபம், சாருபம், என்பன

பதார்த்தம்-பதத்தாற் பெயரிட்டு வழங்கற்பாடுடையது பயனிலை-பொருண்முடிவு பரகாயம்-வேற்றுடம்பு பரசாதி-அதிகமானவைகளிலே கோன்றுவகு பரதந்திரம்-பிறன்வசமுற்று அவனைத்தலைமையாகக் கொண்டு நிற்றல் பரபக்கம்-பீறர் பக்கம் பாமசுகம்-மேலானஇன்பம் பரமாணு-மீக நுண்மையான அணு பரம்பரை-லென்றன் பின் லென்றாக வருதல் பரமான்மா–பாம்பொருள் பரவுடம்பு-காரணசரீரம் பரீக்கிரகசத்தி-தொழிற்குக் காரணமாய் நிறகும் கிரியாசத்தி அது வேண்டு இடபகாரமாவது, மாயை-வைப்புச்த்தி என்பர் பரீதியங்கடவுள்-சூரியன், பரீதியாகிய கடவுள் என விரியும் பரியாயப் பெயர்-ஒத்தபொருளுடைய பெயர் பலசாங்கியம்-பலஎண்ணுடையது பறவாக்களவி-

மலைப்பச்சை, மலைமல்லிகை

பற்றுக்கோடு-கொமுகொம்ப

பன்னிருபடலம்-தொல்காப்பியர் முதலிய பன்னிருவரால் பன்னிரு படலமாகச் செய்யப்பட்ட ஒரு முப்பொருள் கிலக்கண நூல் பாகடை-பாக்கும் வெற்றிலையும்

பாசஞானம்-பாசூறிவு, அது வேதசாத்திரம் முதலியன பற்றி நிகழும் ஏகதேசக்காட்சி பாசம் வாயிலாக ஆன்மாவின் கண் நிகழும் ஞானம்

பாச்செய்யுள்-பாவாகியசெய்யுள் பாஞ்சராத்திர்-விஷ்ணுவே முத்தொழிலுக்கும் கர்த்தா எனக்கூறும் பாஞ்சராத்திர நூலை அனுசரீப்போன். அந்நூல் ஐந்து இரவில் செய்யப் பட்டமையால் பாஞ்சராத்திரம் எனப்பெயராயீற்று என்பர். பாஞ்சராத்திரம் இது தத்திதாந்தபதம். அஞ்சலினவர்புகழ் எனக் கந்தபுராணத்து வருவது காண்க பாடிகாவல்-களைகணாவான் ஒருவனைக்கொண்டு வேந்தன்

பாயாவேங்கை–பொன், வேங்கைமரம் பாவனாதீதம்–பாவனையைக் கடந்தது

செய்வீப்பதொரு தண்டத்தொழில்

விசேடம்

பீடகநூல்-பௌத்தமத சாத்திரம்

பிண்டப்பொழப்பு-பதச்சேதமின்றிப் பொருளைத்திரட்டிக் கூறுவது பிரகாசரூபம்-மறைவின்றி இருக்கும் தன்மை பிரகாசீக்கவேண்டுவது-அறியப்பட வேண்டுவது பிரகிருதி புவனாந்தம்-பிரகிருதிதத்துவத்திலுள்ள புவனம் வரை பிரமகாண்டம்-ஞானகாண்டம்

பிரமக்கொலை-பிராமணனைக் கொல்லுதல் பிரவாகாநாதி-நீர்ப்பிரவாகம் போன்ற அநாதி பிரவிருத்தி ரூபம்-தொழில்வடிவம் பிராகிருதராவர்-பூமியில் ஜனித்தபின் சொப்பனத்தின் ஞானம்போல் அறிந்தறியாமலும். கிளிஞ்சியை வெள்ளி என்று அறிவது போல விபரீதஞானியுமாய் அதனாலேயே தேகாதிகளையும் ஆன்மாஎன்றும் பிரகிருதி ஐக்கியவஸ்துக்களையே

பிராணாயாமம்-பிராணவாயுவைத்தடுத்தல் பிராந்திஞானம்-வீபரீதஞானம் பிராரத்தவினை-கிப்பொழுது அனுபவீக்கப் படும் முன்வினை பிரேரகவத்தை-ஏவும்நிலை பிள்ளைத்திருநாமம்-பிள்ளைப்பருவத்தில் கிட்டபெயர் பிறதினியைபு நீக்குதல்-மற்றொன்றன் சம்பந்தத்தை நீக்கல் புக்திதத்துவம்-முப்பத்தாறு தத்துவங்களுள் ஒன்று. உயிர்களின் புண்ணிய பாவங்களுக்கு பற்றுக்கோடாயும் பொருளைநிச்சயிப்பதாயும் சுகதுக்க மோகரூபமாய் பரிணமித்து விடயமாயும் இருப்பது

புக்கி புருவம்-அறியப்பட்டது-புக்திரமார்க்கம்-புத்திர உரிமைக்குரிய புத்திவிருத்தி-மனத்தின்கொமில் புருடதத்துவம்-ஆன்மா புலப்படக்காண்டல்-வெளிப்பட்டுத் தோன்றக் காண்டல் புலனுணர்வு-கருவிகளால் ஆகிய பாசதானம் புறவிருள்-வெளியில் காணப்படும் புகவிருள் புனருற்பவம்-மீளப்பிறத்தல் புனைந்துரை-விதியை வழங்குவித்தற்பொருட்டு விதிப்பயனை உள்ளதனாலும் கில்லதனாலும் வருணித்துக் கூறுவது. இதனை வடஙாலார் ூர்த்தவாதம் என்பர் பூக்கூட்டரவு-பூதங்களின் கலப்பு பூதசாரஉடம்பு-பஞ்சபூதங்களின் சாரங்களால் ஆக்கப்பட்ட தேகம்: அது தேவசரீரம் பு தமயம்-பு தவடிவம் புரணநிலை-எங்கும்நிறைந்தநிலை புருவபக்கம்-வீடயமும் பீறவுமாகச் சீத்தாந்த வீரோதமாய்ப் பிறரால் கூறப்பட்ட வாக்கியம்

பெத்தகாலம்-மலப்பீணிபூண்டு நிற்கும் காலம் பெறுவீக்கப்பட்ட-தோற்றுவீக்கப்பட்ட பேரருள்-பெருங்கருணை பைமறியாப்பார்த்தல்-மறிக்கப்பட்ட பைபோலப்பார்த்தல்-மறித்தல்-உள்வெளியாகத் திருப்புதல்

பொதிந்து கொள்ளுதல்-அடக்கிக்கொள்ளுதல்

பொதுநீக்கல்-ஒருவர்க்கேஉரிமையாக்கல் பொதுவகையானூறிவுநிகழ்தல்-நிருவீகற்பமாய் அறிவுண்டாதல் பொதுவீயல்பு-பொதுவீலக்கணம் பொருட்டன்மை-பொருளியல்பு பொருளியல்புரைத்தல்-வருபொருளுரைத்தல் இது மூவகை வாழ்த்துள் ஒன்று

பொருள்படா-உண்மையாகா

போகதத்துவம்-சதாசீவதத்துவம்

போகருபம்-அனுபவவடிவம்

போகாவத்தை-பிரபஞ்சத்தைக்காக்கும் நிலை, பிரபஞ்சத்தைப் படைக்கமுயன்றநிலை போக்கியருபம்-அனுபவீக்கப்படும் பொருள்வடிவம் போந்தபயன்-பெறப்பட்டபயன் மகாகாயம்-பெருவெளி

மகாருத்திரன்-பரமசிவன் மகேகரமாக்கி-மகேசுர(ழர்த்தம்:சந்திரசேகரர், உமா மகேசர், இடபாருடர் முதலிய திருபத்தைந்து கேவலவடிவம் மங்கலவாழ்த்து-நன்மைபயக்கும் வாழ்த்து மந்ததரம்-அதிகமந்தம் மந்தஉணர்வு-கூர்மையில்லாதபுத்தி மந்திரசாந்நிக்கியம்-மந்திரத்தின்அண்மை மந்திரமகேசர்-விஞ்ஞானகலருள்ளே மலபரிபாகத்திற்கேற்புச் சதாசீவ(நர்த்தியாலே மந்திரருக்குத் தலைவராக நியமிக்கப்பட்டுச் சுத்தாத்துவாவில் இருப்போர் மயக்கவாசனை-திர்பறிவு மலவாசனை-மலப்பயிற்சி மனவெழுச்சீ-உள்ளக்கிளர்ச்சீ மனோவிகற்பம்-மனவேறுபாடு மாட்டெறிதல்-ஓர்உத்தி, அது ஒன்றற்குச் சொல்லப்பட்ட கிலக்கணத்தை அதனைப்பெறுகற்குரிய மற்றொன்றிற்கும் மாட்டிவிடுதல் மாயாகாரியம்-அசித்துப்பிரபஞ்சம் மாறுகோளுரை-முன்பீன்முரணும் வசனம் மானதக்கட்சீ-மனத்தாலுணரும் காட்சி மிக்குவழங்குதல்-பரந்துநிகழ்தல்

மித்தையணர்வ-பொய்யறிவ

முகந்துகொள்ளுதல்-**அள்ளிக்கொள்ளுதல்** முடிவீனை-பிராரத்தவினை முதற்காரணம்-காரியத்தோடொற்றுமைப்பட்டு நிற்கும் காரணம் முதுவேனில்-முதிர்ந்தவெய்யிற்காலம் **ி∴துஆனி ஆ**டிமாதங்கள் முத்திறத்தைந்தவத்தை-கேவலாதி முத்திறமுடைய ஐந்தவத்தை முப்பொருள்– பதி,பசு,பாசம் முற்பக்கம்-புருவபக்கம் முற்றுணர்வு-எல்ரவற்றையும் தடையின்றி அறியும் அறிவு முனிகணம்-முனிவர்கூட்டம் அவர் சனற்குமாரர் முதலாயினோர் முடருபம்-மு்டமாயிருக்கும் தன்மை (ழலகாரணம்-முதற்காரணம் (ழலப்பகுதி-பிரகிருதி **இருபத்துநான்காம்** தத்தவமாயுள்ளது. இது இகத்த மாயையினின்றும் தோன்றி அகத்தப்பிரபஞ்சத்திற்கு காரணமாயிருப்பது (ழவகைப்பிரபஞ்சம்-கத்தப்பிரபஞ்சம், மிச்சிரப்பிரபஞ்சம், அ சுத்தப்பிரபஞ்சம், என்பன மிச்சிரம்-கத்தம் அகத்தம் இரண்டின் கலப்பு முவகைப்பறச் சமயம்-புறப்புறச்சமயம், புறச்சமயம், அகப்புறச் சமயம் என்பன

முன்றவத்தை-கேவலம் சகலம் சுக்கம் மெய்கண்டான்-சத்தியின் இயல்பை **அ**றிந்தவன் மெய்கண்டதேவன்-மெய்ப்பொருளை உணர்ந்த தேவன் மெய்ஞானம்-மெய்ஞானமாகிய சீவசக்கு, வீடுபயக்கும் உணர்வ மெய்ப்பொருள்-சத்தாயுள்ள சீவம் மேற்கோடல்-ஏது திருட்டாந்தம் முதலியவற்றால் சாதிக்கப்படும் தன்மைஉண்மையின் மற்றையப்போலி நீச்சயங்களை வென்று அங்கீகாரமாய் மேற்பட்டெழுதுதல், மீதுாரல் மொமிபெயர்த்தல்-ஒருபாடையில் உள்ள பொருளை மற்றொருபாடையலே திருப்பிச்செய்தல் மோகருபம்-மோகமாய் இருக்கும் கன்மை யாப்புறுத்தல்-வலியாக்கல் யோகமதம்-பாதஞ்சலநூற்கொள்கை வடமொழிமதம்-வடநூற்கொள்கை வரம்பின்றியோடல்-எல்லையின்றிச்செல்லுகல் வருவாய்-வரும்வழி வரைந்துவைத்தல்-முடிவுபண்ணுதல் வரையறை-எல்லைப்படுத்தல் வலியுறுத்தல்-பெலமுடையதாக்கல் வழிமொழிதல்-அநுவதித்தல் வாக்கியசேடம்-வாக்கியக்குறை அதாவது நொவாக்கியத்தை

ஐயமறத்துணிதற்கு அநுகூலமாகிய குறைவாக்கியம் வாதனாமலம்-பயிற்சீபற்றிவந்த மலம்

வாயிற்காட்சி-இந்திரியக்காட்சி

வாய்பாடு-வாயிற்படுவதாகியவாக்கியம்

விசிட்டசத்தை-விசேடிக்கப்ட்ட உண்மைத்தன்மையாகிய சாதி வீச்சுவருபும்-பாரமேசுவரவடிவும் விஸ்கானக்க்கை-கானக்க்கை வீஞ்ஞானவாதி-ஞானமே உள்பொருள் என்றுசொல்லுபவன் விகந்கோதுகல்-எடுத்துச்சொல்லுதல் விகிக்குள்சொல்-வீதியைப்புலப்படுத்துஞ்சொல் த்தனைச்செய்க, த்தனை ஒழிக எனநியமிக்குஞ்சொல் விதிவாக்கியம்-இதனைச்செய்க என்று நியமிக்கும் வாக்கியம் வீநாயகக்கடவுள்-சிவபிரானுடைய (ழ்த்தபிள்ளையார் :தன்னினும் தலைமையானவர் பிறரிலராகப் பெற்ற கடவுள் என்பது பொருள்.கடவுள் என்பதில் கடபகுதி. உள்தொழிற்பெயர் விகுதி, எனவே தத்துவாதீதர் என்பது கருத்து விருத்திப்படுதல்-படம் குடிலானாற்போல விரிதல்

விலக்கியல்-விலக்குவனவற்றை கூறும் இயல் வீவகரீக்குஞ்சொல்-பொருளை அறிவிக்குன் சொல் விவேகித்தறிதல்-மெய்யாகஉணர்தல், பகுத்தறிதல் விழுச்சுடர்-மிக்கஒளி வீள்ளற்பாலது-வீடற்பாலது வினைக்கீடாக-வினைக்குச்சமமாக வினைமுதல்- வினைநிகழ்ச்சீக்குத் தலைமைப்பட்டு நீற்பது. தெனைவடநூலாற் கருத்தா என்பர் வினைவயம்-வினையேதலைமையாக அதன்பால் அமைதல் வீடுபேறு-முத்திபெறுதல், முத்தியாகிய பயன் வெள்ளறிவு-உள்ளீடில்லாதஅறிவு, பொய்யுணர்வு வெற்றெனத்தொடுத்தல்-ஓர் உத்தி. அது பொருள் வெளிப்படையாகத் தோன்றச் சொற்களைத் தொடுத்தல் வெற்றிப்பாடு-வெற்றியடைதல் வேதமரபுபற்றிய பெயர்-வேதத்திலே வழங்கும் முறைமை பற்றியபெயர் തമുള്കമിതത-வேத்சம்பந்தமானகிரீயை வைநயிகராவர்-விநயசீலராய்

உலகத்துக்குயர்ந்தோர் போதிக்கும்ஞானத்தினானும், குரு உபதேசத்தினாலும், உபதேசத்தினா னும், சிவசாஸ்திரத்தினானும், நித்தியா நித்திய வஸ்து வீவேகிகளாய் மனோவாக்குக் காய வியாபாரங்களினால் சர்வகன்மங்களையும் துடைக்கப் பட்டவர்களாகிக்கிரமத்தின் மோகுத்தை யடைபவர் வீதிமுகம்-நிருமிக்கும் வாயில் உபலக்கணம்-ஒருபொருளைக் கூறுமிடத்து அதனோடு கியையுடையதனையும் உய்த்துக் கொண்டுணரவைப்பதாம் தருக்கச்சொல் அகராதி

அகம்-மனம், உள் அகவிந்கிரியம்-மனம் **ிசமவாயீ-சமவாயியல்லது** அசம்பந்தம்-சம்பந்தமின்மை ூசம்பவம்-சம்பவித்தலின்மை அசாதாரணம்-சிறப்பு அசீத்தம்-பேறல்லது, முடிவுபெறாமை அசுவம்-குகிரை அட்டில்-பாகசாலை அத்தேசம்-மாட்டியுணர்த்துவது அதிபிரசங்கம்-மிகைப்படக்கூறல் அதிவியாத்தி-மேல்வியாபித்தல் அதீந்திரியம்-குந்திரியத்தை அதிக்கிரமித்தது அத்தியந்தாபாவம்-முழுகுமின்மை அத்தியாகாரம்-சொல்லெச்சம் அநவத்தை-முடிவீன்மை அநுகதாகாரம்-**ிநுசரீத்துள்ளவடிவம்** அந்பசங்கார்-முடிவுபெறாழை அநுபத்தியம்-பொருந்தாமை அநுபலத்தி-ஞானாபாவும் அநுமாபகம்-அநுமதியை உண்டுபண்ணுகல் அநுமானம்-கருகல் அநுமிதி-கருத்துணர்வு அநுவீவசாயம்-பின்னிகழுணர்வு அமைகாந்திகம்-பிறழ்வுடையது, நியமமில்லது அந்தரீந்திரியம்-உட்பொறி அந்நியதரகன்மசம்-இரண்டில் ஒன்றன் கன்மத்தானஆவது அந்நியதாசித்தி-வேறொராற்றாற் பெறப்படல்

அந்நியவியாவிருத்தி-பிறிதுநீக்கம் அந்நயோந்நியாபாவம்-வென்றினொன்றின்மை அந்நுவயம்-உடம்பாடு-புணர்ச்சி அபகர்ஷம்-காம்வ **ிபரத்துவம்-பின்மை** அபிதேயம்-பெயரிட்டு வழங்கற்பாலது அப்பிரகீகி-விளங்காமை அயதார்த்தம்-பொய் அருத்தாபத்தி-பொருட்பேறு அவெளகிகம்-வெளகிகமல்லது அவர்ணயம்-பழத்துரை அவ்வியாத்தி-வியாபித்தலின்மை அனுற்பத்தி- உற்பத்தியின்றை ஆகாரம்- உருவும் ஆகாங்கை-அவரய்நிலை அசத்தி-அண்றை ஆசீரயம்-பக்கம், இடம் ஆசிரயாசித்தம்-சார்பசிக்கம் ஆதாரம்-கானம் ஆனுநிகர்- இக்காலக்கர் ஆதேயம்-கானி ஆத்தன்-உரயோன் <u> அந்தரப்பிரத்தியக்கம்- உட்காட்சி</u> அந்தரம்-அகத்து ஆபாசம்-போலி ஆப்<u>க</u>ன்-உண்மையுரைப்போன் ஆரணியகன்-வனவாசி **ஆரியர்-பூசீக்கப்படுவோர்** அலோபம்-கீபம் அவோபம்- இடுதல் கச்சை-விருப்பு இந்திரியம்-பொறி ஆன்மாவின் அடையாளம்

திலக்கணம்-*சி*றப்பியல்பு அடையாளம் திலக்கணை-குறிப்பு இலக்கியம்-இலக்கணமுடையது **திலாலாகம்-குன்றக்கூறல் இலிங்**கபராமர்சம்-குறியாராய்ச்சீ திலிங்கம்-குறி, ஏது உத்தேசயிம்-பக்கம் உபதேசம்-அறிவுறுக்கல் உபநயம்-சமீபத்திற்கொணர்தல், திருட்டாந்தத் தைசார்த்திக்கூறல் உப்பாதகம்-சம்பாதகம் உபமானம்-ஒப்புமை உபமிதி-ஒப்புமையுணர்வு உபயகர்மசம்-திரண்டன் கர்மத்தாலாவது உபலத்தி-ஞானம் உபாதி-செய்கை, பயப்பது உருவம்-நூம் உற்பு தம்-காட்சியை பயப்பதொரு தருமவிசேடம், புலப்படுத்தல் வ்வமிற-வ்கள்ளக் ஏது-கரணம், தலிங்கம் ஏதுகர்ப்பம்-ஏதுவைத் தன்னுள் அடக்கியிருத்தல் ஏத்துவாபாசம்-ஏதுப்போலி கங்கு-தானியவிசேடம் கதம்பமுகுளம்-கடம்பமொட்டு கதம்பமுகுளநியாயம்-ஒரேகாலத்தில் எல்லாப்பக்கமும் மலரும்மொட்டு கதம்பம்-கூட்டம், கடம்பு கபாலம்-கடத்தினையமும் கரணம்-முக்கியகாரணம் கருமம்-தொழில் கவயம்-காட்டுலு

காரணம்-**கீன்றிமையாதது, முன்னிற்பது** குக்குடம்-கோழி குணம்-பண்ப குணி-பண்பி குணில்-குறுந்தடி குருத்துவம்-மேம்பாடு, கனம், திண்மை குருமகம் கேவலவெத்ரேகி கேவலாந்துவயி Congin-சொற்பொருள்உணர்த்துநூல் கோசரம்-எட்டுவது கௌணி-குணசம்பந்தி கௌரவம்-மிகைப்படக்கூறல் சக்கார்-துணை சக்கியம்-சத்தியுடையது சங்கியை-எண் சங்கை-எண் சங்கேதம்-குறிப்பு சசவிடாணம்-முயற்கொம்பு சதிருசம்-ஒப்புமை சத்தம்-உரை, ஒல சத்தி-ஆற்றல் சத்தை-2\_ண்மைத்தன்மையாகியசாதி சந்நீதானம்-அண்மை சந்நிதி-அண்மை சந்நிகர்ஷம்-சம்பந்தம் சபக்கம்-சமபக்கம், துணீந்தபொருளுக்கு இடம் சமவாயம்-ஒற்றுமைச்சம்பந்தம் சமவாய்-உபாதானம், முதல் சமவேதம்-சமவாயசம்பந்தத்தான் வீருத்தியாயது

சமஸ்காரம்-வாசனை சம்சயம்-ஐயம் சம்பந்கம்-இயைப சம்பவம்-உண்மை சரு-தேவருணவு சலம்-ஒரு கருத்துப்பற்றிக்கூறியமொழிக்கு வேறுபொருள் படைத்ததிட்டுக்கொண்டு பழித்தல் சலீயம்-சலசம்பந்தம் சவிகற்பம்-விகற்பமுள்ளது வீசேடணத்தோடு தோன்றும்தானம் சற்பிரதிபக்கம்-உள்ளவீரோதியுடையது மறுதலையுடையது சாட்சுஜம்-சட்சுஜன்னியம் சாதகதர்க்கம்-கருவி சாதருமியம்-பொதுவியல்பு சாதனம்-ஏது, முடிப்பது சாதாரணம்-பொது சாதி-சாமாலியம், போலியுத்தரம் சாதித்தல்-நிச்சயித்தல் சாதிருசியம்-பெ்பமை

சாத்தம்-உரையுணர்வு

சாத்தியம்-முடிக்கப்படுவது

சாமயிகாபாவம்-சமயத்திற்றோற்றும் இன்மை சாமானியம்-பொதுமை சாம்சித்திகம்-தானேயாவது சாவயவம்-அவயவத்தோடுகூடியது, காரியம் சிங்குவை-நா சீத்தம்-நிச்சயீக்கப்பட்டது முடிக்கப்பட்டது சீத்தசாதனம்-நிச்சயீத்ததைநிச்சயீக்க முற்படுதல் சீத்தாந்தம்-முடிந்தமுடிபு சீத்தி-சாத்தியநிச்சயம் சீத்திரம்-கலப்பு

சீத்திரக்கலிங்கம்-சீத்திரபடம் சீந்து-கடல், ஒருதேசம்

சீதம்-குளிர்ச்சி

சுருதி-கேட்டற்குக்கருவி சுவர்ணம்-பொன் சுவார்த்தம்-தன்பொருட்டு செற்பம்-சாதனம் இரண்டு உள்ளகன்கண் வெல்லம் வேட்கையடையான் ககை சேய்மை-கூரரம் சைந்தவம்-சீந்துவீவுற்பவித்தது, அகவம், லவணம் சையுத்தம்-சையோகசம்பந்தத்தான் விருத்தியாவது சையோகம்-புணர்ச்சீ, வியாபியாமலிருப்பது சொருபகானி-இலக்கணபங்கம் சொருபம்-ஏது, இலக்கணம் சொருபாசீத்தம்-ஏதுசீத்தம் கருமம்-கன்மை தாதான்மியம்-அதன்வடிவு தாற்பரியம்-சொல்வான்குறிப்பு

திதித்தாபகம்-நிலைபெறுத்துகை கிரத்துவம்-நெகிழ்ச்சி திரவியம்-பொருள் கிருட்டாந்தம்-காணப்பட்டமுடியுடையது தீர்க்கசூகம்-நீண்டவால் துல்லியம்-ஒப்புமை துவக்கு-கோல் துவம்சம்-அழிவு துவேஷம்-வெறுப்பு தைசசம்-தேயுசம்பந்தம் கோடம்-குற்றம் நவீனர்-புதியர் நாகரிகன்-நகரவாசி நிகமனம்-முடிந்ததுமுடித்தல் நிக்கிரகத்தானம்-தோல்வித்தானம் நிண்ணயம்-நிச்சயித்தல் நிமித்தம்-காரணம் நியதம்-இன்றியமையாமை நிர்விகற்பம்-விகற்பமில்லது நிவிர்த்தி-பிரவிருத்தியல்லது நிஷித்தம்-தள்ளப்பட்டது நைமித்தகம்-நிமித்தத்தான் ஆவது பகிர்பந்திரியம்-புறப்பொறி, பக்கம்-சாத்தியத்தானம் ஐயுற்றுக்குணியும் பொருட்கு இடம் பதனம்-வீழ்தல் பரத்துவம்-முன்மைஆராய்ச்சி பரார்த்தம்-பிறர்பொருட்டு, கோடிகோடிகோடியே பரீசம்-ஊழ பரீணமித்தல்-திரீதல் பரீமாணம்-அளவு பவிடியம்-எதிர்வ

பாகம்-தேயசையோகம் பாகியபிரத்தியக்கம்-பறக்காட்சி பாகியம்-புறக்கது பாசகன்-பாகம்பண்ணுவோன் பாகவரம்-விளக்கம் பாததர்க்கம்-கெடுப்பது பாதன்-சத்தியாபாவத்தையுடையபக்கம் பாதிகம்-தடுக்கப்பட்டது, மறுப்புடையது பார்த்திவம்-பிருதிவீசம்பந்தம் பாவம்-உள்ளது பானம்-கானம் பிடரம்-கடம் பிரகரணம்-சந்தர்ப்பம் பிரகாரம்-விசேடணம், அடை பிரசித்தம்-வழங்கப்பட்டது பிரதத்துவம்-வேற்றுமை பிரதி-வேறு பிரதிஞ்ஞை-மேற்கோள், சம்மதி பிரதிபந்தகம்-தடை பிரதிபாதித்தல்-சொல்லல் பிரதியோகி-எதிர்மறை பிரதீதி-ஞானம் பிரத்தியக்கம்-காட்சியுணர்வு காண்டல் பிரத்தியபிக்கை-முன்னுணர்வின் நிகழ்வு பிரத்துவஞ்சாபாவம்-அழிவுபாட்டபாவம் பிரமா-பிரமை பிரமாணம்-அளவை பிரமாதா-காண்பான் பிரமேயம்-அளவையான் அளக்கற்பாலது

பிரமை-உண்மையனுபவம் பிரயோசகம்-காரணம் பிரயோச்சியம்-காரியம் பிரவிருத்தி-முயற்சி பிராகபாவம்-மன்னபாவம் பிராசீனர்-பமையர் பிராந்தி-மயக்கம் பிராமாணியம்-பிரமாக்குவம் பின்னம்-பேகவிசட்டம் பீதம்-பொன் பீலுபாகவாதி-வைசேடிகர் புதம்-கிறப்பு பேதம்-அந்நியோந்நியாபாவம் போதகம்-கானம் மகானசம்-அடுக்களை மனனம்-யுத்தியால் அனுசிந்தனை செய்கல் மாதா-நாதா மாற்சாரம்-பூனை மிதி-ஞானம் மு(முட்சு-மோட்சவித்தையடையான் மேயம்-கேயம் மௌனி-மோனமுடையான் மனனம்-யுத்தியால் அனுசீந்தனை செய்தல் யதார்த்தம்-மெய் யத்தனம்-முயற்சி யவம்-வாற்கோதுமை யுஞ்சானன்-யோகத்தைமுயல்பவன் யுத்தன்-யோகத்தில் முழுகினோன் யோகம்-காரணக்குறி, சீத்தவிருத்தியை நிரோதஞ்செய்தல் யோகருடி-காரணவீடுகுறி

யோக்-யோகமடையான் யோக்கியதை-தகுதி யோக்கியம்-கக்கது யௌகிக்குடி-பொதுமொழி வத்து-பொருள் வர்த்தமானம்-நிகழ்வு வர்ணியம்-புகழ்ந்துரை வள்உளரும்-காற்றுவீசும் வன்னி-நெருப்ப வாக்கியம்-கொடர்மொழி பகங்களின்கூட்டம் வாக்கியசேடம்-வாக்கியக்குறை வாச்சியம்-கூறத்தக்கது வாதம்-உண்மையுணர்தல் வேட்கையோன்ககை வாதித்தல்-தள்ளுதல் வாயவ்யம்-வாதசம்பந்தமானது வீகற்பம்-வேறுபாடு பேதம் விகிதம்-விதிக்கப்பட்டது விசீட்டம்-விசேடணத்தோடுகூடியது வீசேடணம்-வேறுபடுத்துவது அடை விசேடம்-சிறப்பு விசேடியம்-வேறுபடுத்தப்படுவது, முதல் விகண்டை -தன்கோட்பாட்டைநிலைபெறுத்தாத கதை விகேயம்-சாக்கியம் விபக்கம்-விஷமபக்கம், துணிந்த பொருளில்லாவிடம் விபரியயம்-திரிவு விபாசகம்-பிரிவானது வீபாகம்-பிரிவ விபு-வியாபகமுடையது வியக்கி-பிண்டம்

வியஞ்சனாவிருத்தி-குறிப்பொருளின் சம்பந்தம் வியப்சாரம்-பிறழ்வு, நியமமின்மை வியவகாரம்-வழக்கம் வியவசாயம்-ஞானம் வியாகரணம்-கிலக்கணம் வியாத்தி-உடனிகழ்ச்சி வியாபகம்-அதிகதேசவிருத்தி, நிறைவு வியாபாரம்-தொழில் வீயாப்பியம்-நூனதேசவிருத்தி **அடங்குகல்** வியாவர்த்தகம்-வியாவிருத்திஜககம் வியாவிருத்தி-பிரிவு, பிரித்தல் வீயோமம்-ஆகரசம் விருத்தம்-மாறுகொள்வது, முரணுவது விருத்தி-நிகழ்ச்சி விலம்பம்-காலதாமதம் விலகுணம்-இலக்கணவேறுபாடுடை**யது** வீவரணம்-வெளிப்படுத்துவது விசீதரங்கநியாயம்-ஆணலை பெண்அலை வெத்ரேகம்- தன்மை, மறை வைதருமியம்-வேற்றியல்பு

## ''மேன்மைகொள் சைவநீதி விளங்குக உலகமெல்லாம்''

# ஸ்ரீ அகோரசிவாச்சார்ய டிரஸ்ட்

#### டிரஸ்டின் முக்கியக் கொள்கைகள்

- 1. சைவசமய சமய சாத்திர, திருமுறை நூல்களை வெளியிடுதல்.
- 2. கிடைத்தற்கரிதான சிவாகம மற்றும் அதன் சார்பு நூல்களை வெளியீடுதல், ஓலைச்சுவடிகளை நூல்வடிவமாக்குதல்.
- சீவாகம நூல்நிலையம் அமைத்தல்
- 4. சீவாகமம், வேதம், திருமுறை, சைவசித்தாந்தம், ஜோதிடம், சங்கீதம், நாதஸ்வரம், தவில், சொற்பொழிவு இவைகளில்சிறந்துவிளங்கும் அறிஞர்களை கௌரவித்தல்.
- வேதசிவாகம், திருமுறைக் கல்வி நிலையம் அமைத்தல்.
- 6. சிவாகம், திருமுறைக் கருத்தரங்கு நடத்துதல்.
- சீவாகமக்கல்வி மற்றும் திருமுறைகளில் தேர்ச்சிபற்ற மாணவர்களுக்குச் சான்றிதழ் வழங்குதல்.
- சீவாலயத் திருப்பணி செய்தல்.
- 9. வசதியற்ற குழந்தைகளுக்கு இலவச கல்விவழங்குதல்.
- 10. இலவச மருத்துவ முகாம்கள் நடத்துதல்.

### கப்புண்ணிய பணியில் தங்களை ஈடுபடுத்திக்கொண்டு உதவி செய்ய முன்வருபவர்கள் தொடர்புகொள்ள வேண்டிய முகவரி

ஸ்ரீ அகோரசீவாச்சார்ய டிரஸ்ட் 17.ம .பொ.சீ தெரு, எம்.ஜி.ஆர் நகர் சென்னை-78. ph: 044-24744229 Email - <u>sriaghora@vsnl.net</u> Website - www.sriaghora.org

ம் அதேரர் கூடிக்கார்ய முரல்ட் எண்: 17, ம. பொ. சீ. தெரு, எம். ஜி. ஆர். நகர் சென்னை-78 தொலை பேசீ: (044) 4744229 email: sriaghora@vsnl.net **அங்கத்தினர்கள்** 

கௌரவகவைவர் கௌரவதலைவர் கலைவர் செயலாளர்

சீவழூரீ கி. பிச்சை சீவாச்சாரியார், பிள்ளையார் பட்டி சீவுன் க. ராஜா பட்டர், திருப்பரங்குன்றம் சிவழுர் ரா. கங்காதர பட்டர், சென்னை சீவஞ் தெ. ராஜேஷ் @ சோமசுப்ரம்மண்ய பட்டர்,

மானாமதுரை

செயலாளர்

சீவஸ்ரீ க. கார்த்திகேய சீவம், சென்னை சீவழி க. கல்யாணசுந்தர சீவம், சென்னை

பொருளாளர் கணக்காய்வாளர் ஆலோசகர் அனோசகர்

ஸ்ரீ க. நடராஜன், சென்னை சிவமு இராம. முத்துச்சாமி குருக்கள், திருமலை சீவழு அ.ம. அருணாசல குருக்கள், பாதூர் சீவழுர் சே. அருணசுந்தர சீவாச்சாரியார், சென்னை சீவழி ந. கல்யாணராம சீவாச்சாரியார்,

ஆணேசகர் ஆனோசகர்

விருக்கூச்சலம்

ஆலோசகர் ஆணேசகர் உறப்பினர் உறப்பினர் உறப்பினர் ning ning 2

சீவஞீ ரவி சுவாமிநாத சீவாச்சாரியார், மயிலாடுதுறை சீவழூ பாலகணபதி சீவம், தென்சேரிமலை சீவஸ்ரீ ரா. குமாரசாமி குருக்கள், மதுரை சிவாரி போடி கணேச சிவம், பிள்ளையார் பட்டி சீவாரீ கோமதிசங்கர பட்டர், திருநெல்வேலி

உறப்பினர் 2 றப்பினர் சிவஞ்சி வெங்கடேச சிவாச்சாரியார், திருப்பனந்தாள் சீவழி பா. உமாபதி சீவம், திருக்காட்டுப்பள்ளி

உறப்பீனர்

சீவஸ்ரீ பா. சந்திரசேகர சீவம், திருநெல்வேலி ஸ்ரீமதி. அருணாசிவ(ழர்த்தி, சென்னை

உறுப்பினர் உறப்பினர்

சீவழி ரா. பரணீதர சிவம், மத்தூர் சீவஞ் அ. பாலசுப்ரமண்ய சீவம், வீல்லியனூர்

உறுதுணையாளர் உறுதுணையாளர் ஸ்ரீ. ரா. செல்வகுமார், சிங்கப்பூர் ழு. ச. சபரீகிர், சிங்கப்புர்

உறுதுணையாளர் உறுதுணையாளர்

ஸ்ரீ. லேரிப் பிரசாத், அமெரிக்கா ஸ்ரீ. நடராஜாஸ்கந்தராஜா, லண்டன்

உறுதுணையாளர்

ஸ்ரீ. வி.சிற்றரசராயன், கருவுர்

